

سُلَسَلَةُ أَصْفَيْهِ

# ہدایت فلسفہ

حصہ اول

فلسفہ کی پہلی کتاب  
از

عبدالماجد

بیانی سایت فیلوجا، نہجہ عثمانی، سایت کرن علیگردہ یونیورسٹی مصنف  
«فلسفہ جذبات» انتظام «مکالمات برکت» وغیرہ

باقی تمام درلای مسود علی منصب اندوی

مطبوعہ معارف رس اعظم

مکالمات

برکت

مکالمات

برکت

## قُرْسَتِ مِضَامِين

### صفحات

۳۲ - ۳

ویرچا

۳۵ - ۱

فَلَمَّا دَرَأَهُ بَلْسَفَرْ بِرَكَ نَظَرَ

باب ۱

۹۴ - ۳۴

تل کی منطق

باب ۲

۱۱ - ۹۶

مقدمة تکالیمات برکلے

باب ۳

۱۵ - ۱۱

عادت و فسله عادت

باب ۴

۱۴۳ - ۱۵۱

نفس و مفروقات نفس

باب ۵

۱۸۰ - ۱۴۲

اہمیت جذبات

باب ۶

لِلّٰهِ الْحَمْدُ لِلّٰهِ  
وَسَلَّمَ

## حہچہ

میادی فلسفہ حصہ اول، جس کا عام نام فلسفہ کی پہلی کتاب ہے، کو مستقل تصنیف نہیں چند قدیم متفرق فلسفیات مقالات کا مجموعہ ہے، ایک ناٹھ تھا، کہ لکھنے کا موضوع عموماً، مغربی فلسفہ کی کوئی نہ کوئی عنوان رہا کرتا تھا، جن طن رکھنے والے احباب کا گروہ اسوسیت بھی حوصلہ افزائی کرتا رہا، اور اب بھی اسی گروہ کا اصرار ہے کہ پھر زیادی کل فلسفیات تحریر دن کریا کر کے شائع کر دے، پیش نظر مجموعہ اسی ارشاد کی تعلیم کی پہلی قسط ہے،

ان مقالات کے دو ابتدائی ابواب یعنی "فلسفہ اور زبان" پلٹ فلسفہ اور زبان کی منظہ رسالہ اللہ ناطر (لکھنؤ) میں پہنچ رہے تھے اسی پلاجئوری سے لے اسی اور

دوسرے سالہ کے تین پرچون میں، باب سوم ترجیح مکالمات ہر کلکی کا مقدمہ، ہی جو کتاب کے ساتھ تحریر سالہ میں شائع ہوا تھا، باب (۳۴) عادت و فلسفہ عادت، رسالہ ادیب (الآباد) میں سالہ میں دو نمبر دن میں نہ کہا تھا، باب (۵۵) نفس و مفروقات نفس را تم کی ایک غیر مطبوعہ و ناتمام تصنیف کے مسودہ کا باب اول ہے، باب (۶۰) اہمیت جذبات کی ایک سب سے بہلی فلسفیات تصنیف فلسفہ جذبات نے متفوں ہے جس کا پہلا ادیشن اپریل سالہ میں شائع ہوا تھا، اور تیسرا اڈیشن کہنا چاہئے کہ کیا ہو کہ اسی سالہ میں مکلا ہے،

مقالات اب اڑانے ہو چکے ہیں، لیکن اس مجموعہ کے مرتب کرتے وقت سب پر پوری پوری نظر نہیں کر لی گئی ہے، صرف احوالی ہی نہیں بلکہ تفصیل کے ساتھ ایک ایک جملہ پر اور ہر فقرہ پر قطع و پریدا تبدیل و ترمیم، حذف اضافہ، لفظون اور عبارتوں میں بہتر ہوا ہے، اور زبان کو صاف سلیں، روان و ملگفتہ بناؤیے کی امکان بھر کر کو شکی گئی، بعض مقامات پر صفحے کے صفحے بدل کر بالکل نئے ہو گئے ہیں، اس سماڑتے یہ مجموعہ مکمل و جدید تصنیف کے علم میں بھی رکھا جا سکتا ہے،

مکم کی مختلف یونیورسٹیوں کے نصاب میں اب ادب اردو داخل ہو چکا ہو گئے ہے کہ ان درجون کے طالب علموں کو سنجیدہ میਆخت پر، مقالہ نگاری و مضمون نویسی کی مشق میں اپنے ایک پیش ہو کی تحریر کر شوون سے کچھ ٹھوڑی بہت مدد جائے اور اسکے علاوہ فلسفہ کے طلبہ بھی عجیب نہیں کہ اپنی زبان میں فلسفہ کے بعض مسائل کے روشناس

ہو جانے سے کچھ نفع ای محسوس کریں احباب براہم کا حسن بن اکرم اُمراہا، تو بادی فلسفہ کی  
دوسری جلد بھی اشارہ اسلامی طبقہ ہو کر شایع ہو سکے گی،  
راقم سطور کے حس و روزگاری میں ابتداءً یہ مضمون پرستیم ہوئے تھے اُسوقت سے  
زیادہ حوصلہ فراہی مولوی عبدالحق صاحب بی، اسے چند اجنبی اردو کی جانب سے ہوئی  
تھی انسا پاہی ہو گی، اگر اس موقع پر موصوف کا ذکر نہ کر گزاری اور مخفیت کیسا تھا کہ اسے جا

عبدالامت امداد

دریا باد، بارہ بہنکی،

ستمبر ۱۹۳۱ء

— ۲۰ —

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## باب (۱)

### فلسفہ اور مذاہب فلسفہ پر ایک نظر

کامنات و اجزائے کامنات پر کوئی نظر کرنا چاہے، تو مختلف و متعدد و مختیارات کے کر سکتا ہے، تسلیاً ایک اس جیشیت سے کہ فلاں فلاں فلاں چیزوں سے ہماری روزانہ زندگی کی ضروریات میں کیا کیا سلویں پیلیوں ہیں، یا مثلًا اس سماط سے کہشاہہ موجودات سے دل کن کن شاعر ان پڑیات سے متاثر ہوتا ہے غیرہ لاک، لیکن اگر قیمع و ضرر جس وقوع سے قطع نظر کر کے، خالص علمی تحقیق مقصود ہے تو اس نقطے نظر سے کامنات پر نظر کرنے کی روی صورتیں ممکن ہیں، ایک یہ مختلف اشیا کے متعلق مختلف آلات و اسٹوپی و ساطت سے کیا کیا معلومات حاصل ہیں یا مثلًا فرض کیا، اس وقت ایک چوں ہمارے سامنے رکھا ہے اس جب ہم اسے انکھ سے دیکھتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ اس کا رنگ سرخ ہے، ہاتھ سے چھوٹے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ تیقین دیتا نہیں، ایک جاہ جم رکھتا ہے، اچھیں اٹھاتے ہیں تو کچھ بچھے

وزن محسوس ہوتا ہے، اچھا لئے ہیں تو پیزیر گرنے سے کچھ آواز پیدا ہوتی ہے، ناک کر سوچتے ہیں تو پوشہ بور کا اداک ہوتا ہے، اگ پر کھدیتے ہیں تو عل کر خاکستر ہو جاتا ہے، غرض ان تجربات سے ہمین چھوپ کی مختلف صفات دعارض، زگ، نقل، وزن، آواز، خوشبو وغیرہ کا علم حاصل ہوتا ہے، ان کیفیات و صفات کو خواص اشیاء سے بھی تعبیر کرتے ہیں اور جب کسی تیجیں شعبہ کے نزد خواص اشیاء کا کوئی مرتب منظم علم حاصل ہو جاتا ہے تو اس کی تجربہ ہیں، علم کے مرتب و منظم ہونے سے مراد یہ کہ کاس علم کے تمام اجزاء اہم گرفت و معلول کے سلسلے میں مرل و طہیون، یعنی پر معلوم رہے کہ فلاں فلاں خواص کے مجموع ہو جانے سے فلاں نیا خاصہ ظہور میں آئے گا، اور فلاں واقع کی توجیہ و تبلیل فلاں فلاں اسباب کی بنا پر کی جا سکتی ہے،

پھر یہ بھی ظاہر ہے کہ خواص ارشیا پر سما ظاہری نوعیت کے ایک و سب سے مختلف ہوتے ہیں اسی واسطے سائنس کے بھی مختلف اصناف ہوتے ہیں اور ہر صفت ایک ہی نوع یا مثال انواع کے خواص کو لے لیتی ہے اور صرف انہیں سے بحث کرتی ہے، مثلاً سائنس کا ایک شعبہ، وزن، حرارت، آواز، زگ وغیرہ سے بحث کرتا ہے اس کو طبیعت کہتے ہیں، وہ سرے شعبہ ہے میں اشیاء کا علم کی ترکیب تحلیل اور ان کے خواص ترتیبی و تخلیقی سے بحث کی جاتی ہے، اس کا امکنیہ اشیاء کی ترکیب تحلیل اور ان کے صرف خواص جیاتی کی تحقیق کی جاتی ہے، اسے علم اشیاء سے موسوم کرتے ہیں، اسی طرح سائنس کے سیپیون دیگر اصناف ہیں، پھر ان میں سے صرفت جائے خود متعدد

ایسا نہیں پر قسم ہوتی ہے، مثلاً تشریع علم انعام الاعضا از باتیات، حیوانات یا سب علم الحیات کے تھانی اضافات میں،

موجودات عالم پر علمی حیثیت سے نظر کرنے کی ایک صورت یہ ہوئی، جسے ہم ابھی کہہ آئے ہیں، اور جس کے نتائج کو سائنس سے تعبیر کیا جاتا ہے، دوسری صورت یہ ہے کہ اجزاء کائنات کی طبقت غایلِ عقل کی روشنی میں خور کیا جاتے، اور حقد و عقل کے اندر رہ کر یہ دیکھا جائے کہ فلاں شے کا وجود کس آخري نظر، کس انتہائی مقصد کیلئے ہے، جو علم کائنات پر اس حیثیت سے نظر کرتا ہے اس کا نام فلسفہ ہے، سائنس اور فلسفہ کے فرق تو ایک واضح مثال کے ذریعہ سے یون بھننا چاہئے، کہ مثلاً علم الحیات کے مطالعے سے ہیں یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ جب تک انسان کے گرد ویسی خصوصیں حالات مجموع ہیں مثلاً ایک خاص مقدار میں حرارت، ایک خاص درجہ کی روشنی، ایک خاص تمہ کی آپ ہوا، اسرقت تک انسان زندہ ہے، اور ہمان ان حالات میں کوئی اہم تغیر رائق ہوا، انسان کی زندگی کا خاتمہ ہو جاتا ہے، لیکن یہ مسئلہ کہ انسان کی زندگی کا مقصود کیا ہے، ایسا ہے، جسے علم الحیات یا سائنس کا کوئی دوسرے شہر ہاتھ نہیں لگا سکتا، اس سوا کا جواب دینا فلسفہ کا کام ہے،

یہ چ ہے کہ اغراض و مقاصد کی تلاش ہر عالمی سا عالمی شخص ہی اپنی روزانہ زندگی میں کیا کرتا ہے، مگر فرق یہ ہے کہ اس کے سوالات اشیاء کے قبھی و فوری اغراض سے متعلق ہوتے ہیں، پر خلاف اس کے ایک فلسفی کے خیالات کا تعلق ہمیشہ اشیاء کے

اعراض پھیرہ و مقاصد اولیٰ سے ہوتا ہے، اگر کوئی پر دریافت کرے کہ یہ کاغذ اس وقت میز بر کیوں رکھا ہوا ہے، تو یہ ایک عالمی اذن استفارہ ہے لیکن اگر وہی شخص پر دریافت کرے کہ کاغذ کے عالم وجود میں آئے کیا مصلحت، کیا نقص ہے، تو اب یہ ایک فلسفیہ مسلم بن جائے گا۔

ایک دوسرے پیرا یہیں فلسفہ کی تعریف ان الفاظ میں بھی کی جاسکتی ہے کہ وہ عدم سچے ہیں موجودات کے متعلق دیسیع ترین گلیات قائم کے جاتے ہیں، مثال کے لئے ہم ایک نہایت عام و اعم طبقع آناتب کریں گے ہیں، آناتب کا طلوع ہرناہر عالمی شخص دن ادیکھتا ہے اور اس بنابریوں کا ہر کوئی آئندہ بھی ہر روز طلوع ہوتا رہے گا، وہ اس لیقین پر کوئی کوئی اسد لال نہیں پیش کر سکتا، بلکہ صرف عادت کی بنیاد پر اسے اعتماد امانتا رہے، ایک

ملہ ہماری حیات نفسی کا یہ ایک قانون ہے کہ جب ہم درجنہ و نہیں و نہیں کو ایک یا چند بار ایک ساتھ کو کر چکھیں، تو آئندہ جس سماں ہی ان میں سے ہم ایک چڑھتے ہوئے تھے میں آتی ہے اڑاویں کے ساتھ دوسری چڑھتی ہماری یاد میں ناہ ہو جاتی ہے اور ہم اکثر غلطی سے دلوں کو لازم دل روم سمجھ جائیں ہیں چنانچہ اسی مدد پر ہیں، ایک عالمی شخص جب چند بار دوسرے دن کے ہوئے اور آناتب کے طلوع ہونے ان دلوں و اتفاقات کو چند بار ساتھ مٹا دہ کر چکھا ہے، تو وہ از جو دیلیقین کرنے لگتا ہے کہ یہ دلوں لازم اور ملزم ہیں، ارجب دوسرا دن ہو گا، ترخواہ مخواہ آتیا میں ملے گی، اس قانون نفسی کی کسی قدر مزید تصریح، ہصنف کے فلسفہ جذبات (طبع سوم) میں ملے گی،

سائنس و ان اس سے بڑھ کر کرتا ہے، کمزین کی گردش بحوری، آفتاب سے اسکا تعلق، اور اسی طرح کے ویگرا سایاب طبی کی تحقیق کرتا ہے، اور پھر ان سے نیچہ اخذ کر تا چہے کہ جب تک یہ سایاب طبی قائم ہیں، اس وقت تک ان کے متعلق (طفرع آفتاب) کا روزمرہ واقع ہوتے رہنا لازمی ہے، لیکن ایک فلسفی اس سے بھی آگے، اور بہت آگے بڑھ جاتا ہے، وہ یہ بخوبی رکھتا ہے، کہ جسم میں قوت کشش پائی جائی ہے اور جوں جوں اجسام کے درمیان فاصلہ پڑھنا جاتا ہے، اُسی نسبت سے یہ قوت دھرم پر ہی جائی ہے اور اُسے بھی پیش نظر کھاتا ہے، کہ اسکیں دہانہ رجمن میں ایک خاص تناسبے جس پر اسی نسبت میں نظر کھاتا ہے، تو ہمیشہ ان کا مرکب پائی کی شکل قبول کر لیتا ہے، وہ یہ بھی نظر انداز نہیں کرتا بلکہ جتنے افراد پیدا ہوتے ہیں، انھیں ایک خاص نزدگی کے بعد ہمیشہ بورت کے لامتحب مغلوب ہونا پڑتا ہے، یہ سب کلیات جنہیں سے ایک طبیعت کے متعلق ہے، درستہ ستری کے، اور درستہ اسلام احیات کے، نیطاہ رہا، ہم بالکل غیر متعلق معلوم ہوتے ہیں، لیکن ایک فلسفی ایں کلیات پڑھیں سائنس و ان فراؤ فراؤ اور ترقق طور پر جانتا ہے، کیا جائی نظر الہادی، اور جو صل اصول ان مختلف مثالوں کی تینیں بطور قدر مشترک کے پھر ہے، وہ ان سے منزغ کر لیتا ہے، یعنی ان تمام کلیات سے ایک دیسیں تزویح امام کلیہ یہ سب سطہ ہوتا ہے، اس کے کائنات کی ہر سڑھے، خواہ جاندار ہو یا سبے جان، مرکب ہو یا مفرد، ایک صدیں قافلتوں اک اس خصوص خاباطر، ایک خاص نظام کی پایان ہے، جسیں کوئی خطل و تغیری نہیں ہوتا، اور جس سے ماتھا اس کی ہمہ حرکت و سکون، تکریب و تخلی، بورت و حیات والہتہ ہے، ایک فلسفی

کی بیگانہ اسی نکتہ پر ہوئے چوتھی ہے، اور اسی کلپیہ کے تحت میں مطلوب عآفتاب کو لا کر دو  
یا استدلال فاہم کرتا ہے کہ جو نکی یہ واقعہ یعنی اسی مترقب موضع کا نات کا ایک بجزو ہے،  
اس لئے لازمی ہے کہ اس میں بھی کوئی مستمر ترتیب پائی جاتی ہو، اور اس نے ایک  
میعاد میعنی کے بعد اس کا مطلوب عہد ہوتے رہنا چاہیے ہے۔  
اکا اور طبقیہ سے فلسفہ کی اہمیت یون بھی بھائی چاہیتی ہے کہ جس میں کسی  
مسئلہ پر بحث کرتے ہوئے اس کے عوارض الفرادی و خصوصات شخصی و نوئی تاہم یا تھبیا  
تاہم حذف کر دئے جائیں، اور اس مسئلہ کی طرف کلی یا گموئی حیثیت سے سروکار  
رکھا جائے، اسی کا نام فلسفہ ہے، آئیڈ کو لکھنا کھاتے ہوئے دیکھ کر کوئی شخص اگر یہ  
سوال دریافت کرے گا وہ کہ کب لکھتا ہے، کیا لکھتا ہے، کس طرح لکھتا ہے؟ وغیرہ  
تو اس کی فکر ایک عامیانہ فکر سے زیادہ بلند نہیں، لیکن اگر وہی شخص کھانے والے  
کے عوارض ذاتی و خصوصات شخصی کو نظر انداز کر کے صرف گموئی حیثیت سے اس مسئلہ  
کو لے، اور ان سوالات پر جو کرنسی مسئلہ مغذی کی طلب انسان کو یون ہوتی ہے  
حیات انسانی پر مغذی کے کیا اثرات ہوتے ہیں، مغذی کے کیا کیا اقسام و مدارج ہوتے  
ہیں، اس تو اسے ایک سائنسی کسی موضع بحث سے تعمیر کیا جائے گا، اس نے کلب  
سوالات میں خصوصات شخصی فنا ہو گئے ہیں، آئیڈ و عمر کی تھیست سے کوئی بحث نہیں  
ہی تاہم خصوصات نوئی اب بھی فاہم ہیں، لیکن اگر ان سے بھی قطعہ نظر کر لیا جائے  
اوہ مسئلہ میں اٹھائی گیم سیدا کر دی جائے، میں نی یہ سوالات پیش نظر ہو جائیں کیون

بدل تجھل کی کیا حقیقت ہے، اور سنسد زان بجا س کے لازمی و ضروری ہونے پر زور دیا ہے۔ سروخ و لزوم، اور "ضرورت" کا کیا مفہوم ہے؟ تو اب یہ سوالات فلسفہ کے دائرة میں آجایں گے، اور جو شخص غور و تکرست کام لیتے و ملت شخصات و تینات کو جوں جوں زیادہ مٹا آ جائے گا، اسی نسبت سے جیشیت ایک فلسفی کے وہ زیادہ وقیع و النظر نہیں ہے۔ تجھا جائے گا کہ از کم از کم مغرب میں فلسفہ اور فلسفی کا یہی معیار ہے، تصریحات بالا سے معلوم ہوا ہو گا کہ فلسفہ کا عصریتی یہ ہے کہ وہ نظام موجودات پر محیطی ویجا یہی جیشیت سے نظر کرتا ہے، اور اس لئے اس کا موضوع بحث رسیع ترین ہے چنانچہ علی جیشیت سے خصوصیت دنیا کے تمام نظامات فلسفہ میں با وجود ان کے مذہبی احتمالات اور ان کے متاثر و طریق میں تباہی پیش کیا جائی ہے، اور یہاں فلسفہ اس مابین خاص طور پر تمیاز رہا ہے، ان فلسفہ تکمیل کو اپنی خیر محدود و سیمع النظری پر فخر تھا، فلاطون نے ایک جگہ ایک فلسفی کے خصائص ذکر کئے ہیں، اور اس ضمن میں لکھا ہے:-

"بیلے رینی فلسفی کو) کھا لیاں دی جاتی ہیں تو اپنے بڑگوکی ذات پر کوئی حمل نہیں کرتا،... جب اورہ سنتا ہے کہ فلاں شخص ہزاروں لاکھوں ایکڑا زین کا الک ہے تو وہ اسے ایک نہایت ہلکی بات سمجھتا ہے، اس لئے کہ وہ تو اپنے ہالہم تصور میں ساری دنیا کیشی نظری کو کھا عادی ہے جب اس کے سامنے کسی شخص کی حاصلی نبھی کے راگ اس بنا پر گھاٹے جائے ہیں، کروہ پشنا پشنا

کیس ہے، تو وہ ان مذکون کے متعلق اپنے دل میں کہتا ہے کہ کس قدر تگا و  
محدود تظریف کے لئے لوگ ہیں، جو سارے عالم پر بیکاہ نہیں کرتے، اور  
اتا نہیں سمجھتے کہ برفرود کے ہزار ہا صاف گذرا چکے ہیں جن میں سے بعض  
شہاء، بعض گدا، بعض امیر، بعض فقیر، بعض متبدل، بعض جوشی، بعض ہر  
طرح کے کچھ نہ چکہ، لوگ ہر چکے ہیں۔

خیال کرنے کی بات ہے کہ اقتباس بالائیں سرگرد فلسفہ قریم و جدید، فلاطو  
نے فلسفی کا جو صفت مخصوص بتایا ہے وہ اس کی نظر کی وجہ کی ہے اور تمازجی میں  
ہیگل راسپرسی سمجھی اسی کو فلسفہ کا صفت انتیازی قرار دیا ہے،  
فلسفہ کی یہاں ہست قرار دے لینے کے بعد اس مسئلہ سے جو لازمی تفریقات  
پیدا ہوتی ہیں، ان میں سے دھنیو صیب کے ساتھ انہم ہیں ہے۔

(۱) اولاً اصناف سائنس کے برخلاف، فلسفہ کا مطالعہ عام و دیری  
منافع کی تحریک میں نہیں ہوتا، سائنس کا ایک انتیازی خاصیت ہے، کہ  
اس کی ہر صفت سے انسان کو کوئی عاجل و ماری فائدہ محسوس ہو تاہم علمیات

سلہ میڈیا نے کی تاریخ "مسائل فلسفہ" (ترجمہ انگریزی) جلد اول،

تھے مسئلہ کی اصولی صحت تسلیم کرنے کے بعد، بطور فروع، اب ویکر سائل کا تسلیم کرنے بھی لازم آتا  
ہے، انھیں بہان تفریقات، سے مزرم کیا گیا ہے، انگریزی میں اسی سے مرائق پر لفظ لاریز (LARIES)  
استعارہ کر سئے ہیں،

نئی نئی بیشینیں اور کلکیں ایجاد کرتا ہے، علمِ احیات، دفعہ مرض و اذیا اور کمکی تدبیر تا آہو  
 عالمِ ایت آئندہ ہوئی و جو یہ تغیرات کی بابت آگاہ کر دیتا ہے، لیکن خلائق کا مطالعہ کی  
 قسم کے دیوی فائدے کے اکتساب میں مطلق مد نہیں دیتا، فلسفہ جو سوت کوئی نظریہ فاکم  
 کرتا ہے، اُس کو ان امور سے بالکل غرض نہیں ہوتی، کہ اس سے لوگوں کی زندگی  
 میں کیا کیا زیستیں پیش آئیں گی؟ کیونکہ ہوتون کا احتمال ہو گا؟ آسمانِ عالم پر ملک  
 کیا اثر پڑے گا؟ بلکہ وہ بالکل پے غرض از، کائنات کا مطالعہ کرتا ہے، اور اپنی تحقیقا  
 کا جو تحقیق پاتا ہے اسے اپنے یاد و سروں کے فائدے بالکل قطع نظر کر کے جمع کر دیں  
 کر دیتا ہے، پشاورس یونیورسیٹی جس سے سب سے پہلے لفظ « فلاسفہ »، وضع کیا، انسان سے  
 سفر میں ایک مرتبہ مقام فلیٹ میں بیٹھا، وہاں قران روانے اُس کے کھال و فضل  
 پر تحریر ہو کر اس سے دریافت کیا کہ جناب آپ کا پیش کیا ہے؟ تو پھر اس نے جواب  
 میں ایک تقریر کی، اور اس میں فرمایا کہ انسانی زندگی کی تشبیہ کسی پڑے میلے یا تماشہ  
 سے دی جائیکتی ہے، بہانہ بہت سے لوگ تو اس غرض سے آتے ہیں کہ اپنے  
 اپنے کرتب دکھا کر نام پیدا کریں، اور بہت سے اس لئے آتے ہیں کہ خرید و فروخت  
 کے ذریعے اپنی نفع حاصل کریں، لیکن معنوں و دوسرے چند افراد ایسے بھی ہوتے ہیں کہ  
 جنکو دھھول شہرت سے غرض ہوتی ہے، جلپ بیضعت سے، بلکہ جو زیادہ عالی  
 حوصلہ ہوتے ہیں، اور در صرف اس لئے آتے ہیں کہ ایسے واتاچ کی تخفیف کیفیت  
 کا علم و تجربہ حاصل کریں، اسی طرح اس دنیا میں جہاں عموماً لوگ شہرت یا منفعت

کی ہیں حصول میں مصروف رہتے ہیں بعض افراد اس عالم دنیوی محکمات کی بیانیاں ہو کر اپنا مقصد حیات صرف مطالعہ فطرت و اکتشاف را تسلی تواریخ سے لیتے ہیں، ان لوگوں کو میں فلسفی کہتا ہوں، اور میرا شماری جماعت میں ہی، یہ دست ہے کہ سائنس بھی کائنات پر عقل و حواس ہی کی دساطت سے نظر کرتا ہے لیکن تاریخ و فرمات کے بحاظ سے سائنس ہمیشہ نفع و راحت کے سامان بھی دیتا کرتا رہتا ہے یعنی سائنس کی ترقی کا نتیجہ اب تک برابر یہ ترا رہا ہے کہ سائنس ایجادات و اختراعات خود میں آئے جنہوں نے لازمی طور پر روزانہ زندگی کے اتوی کار و باریں لذ توں راحتون اور آرائیشون کا اضافہ کر رہا ہے، بخلاف اس کے فسفا پنچھے نظر، طریقیات، تاریخ، غرض کسی جمیعت سے بھی دنیا کے عام اتوی و محسوس منافع کی جانب موڑی نہیں فلسفی کا نصب الحین صرف فطرت کا غامر مطالعہ عقلی نقطہ نظر سے اور اس سے اختراعی ہے، اوسکی تحقیقات اگر رائج الرقت اخلاق یا مذہب یا فافن یا آر اب معاشری، کے منافی یا معارض ہو، تو اسے اس کی مطلق پرواہیں ہوتی ہیں کا مشہور و قیمتیکل اس عجیب مسئلہ کا قائل گذرا ہے کہ وجود و عدم ہستی و نیتی، شے و دلاشے، جو نظاہر بالکل تناقض، الفاظ معلوم ہوتے ہیں، دراصل ایک ہی مفہوم پر دلالت کرتے ہیں، اس سلسلہ کی بنیاد پر وہ کہتا ہے کہ جو لوگ بخوبیہ اعتراض کرتے ہیں کہ وہ کھارے عقیدے سے کہ بوجیب انسان کے لئے اپنی ذات، اپنے گھر بار،

لپٹے محسوسات، بلکہ خدا کے وجود کو بھی مانتا یا نہ مانتا، ان کا اقرار یا انکار کرنا، سب مساوی لازم آتا ہے، اور اس عقیدہ کی جعلیت واضح ہے، تو میں اُن معتقدین کے جواب میں کہتا ہوں کہ تم لوگ ماہیت فلسفہ کی ابیجہ سے بھی نا آشنا ہو، فلسفہ کا تو یعنی بشاری یہ ہے کہ ان ان میں خالص اچھا و فکری پیدا ہو، اور تظریات کی صورت میں اپنے ثمرات فلسفیں کرتے وقت اُسے اس امر کی مطلوبی پر وانہ ہو کہ اُس کے خلافات کا اس کے اوپر نیز دنیا کے اوپر کیا اثر پڑے گا، اس لئے کسی فلسفی نظریہ پر یہ گھنی کرنا کہ اس کے ماننے سے فلان فلان نقصانات لازم آتے ہیں یا فلان فلان محروم چیزوں سے دست بردار ہونا پڑتا ہے، ایک غلط اصول کی بنا پر نکتہ چینی کرنا ہے "ہمی تفریح یہ ہوئی،

(۲) دوسری تفریح یہ ہے کہ ارتقائی جیشیت سے فلسفہ کا نہیں سائنس کے بعد آتا ہے، یعنی تاریخی مرتبہ کے سیاظ سے آخر الذکر کو اول الذکر پر تقدم زمانی حاصل ہے، اس کی وجہ طاہر ہے یہ فطرت کا یعنی قانون ہے کہ انسان ہمیشہ سے پہلے اُن چیزوں پر متوجہ ہوتا ہے، جو لیتا ہے حیات کی طرف موجودی ہوئی ہیں، اور جو اس کے عالم و حکمریات میں داخل ہو جی ہیں، اس نے اس ای خود رکھش، دفعہ صوریات موسوم وغیرہ پھر اُن سے فارغ ہو لیتا ہے، تو تکلفات زندگی کی طرفت اُن ہوتا ہے، اور ایسے سامان کی نکریں مشغول ہوتا ہے، جس سے میشنت میں آسائیں وہ مولت پیدا ہو، اور زندگی لطف سے کٹے ہجپ اس

کوئی نہیں بھی ایک حد تک کامیاب ہو لیتا ہے جب کہیں اُس کے دماغ میں متعلقاتِ بعیدہ کے متعلق سوالات پیدا ہوتے ہیں، اور وہ ان مسائل پر غور کرنا شرور ہے جن سے اس کی موجودہ زندگی کو پرداز راست کوئی تعینت نہیں فلسفہ کے مسائل جیسا ام ابھی کہ آئے ہیں، چونکہ عموماً ایسے ہی ہوتے ہیں جن سے مادی زندگی کے غم و راحت، سود و زیان پر کوئی فوری اثر نہیں پڑتا اس لئے لوگوں کا انہیں دراز کارا اور بعد الملام سمجھ کر ان پر توجہ نہ کرنا بالکل انتظامی طبعی ہے، کسی ملک میں فلسفہ کا ذاتی صفت اس وقت پیدا ہو سکتا ہے جب قوم کی عام جنگی و عملی سطح ایک کافی حد تک بلند ہو چکی ہو، یا اس طور کے الفاظ میں:-

”انسان فلسفہ کی جانب اسی وقت توجہ کر سکتا ہے جب وہ اپنی ضروریاتِ زندگی

ہتھیا کر سکتا ہو“ (ارسطو کی کتاب ما بعد الطبيعیات۔ باب افضل) ۲

یہی وجہ ہے کہ کسی ملک سے ہر زمانہ میں فلسفی نہیں اونٹھتے ہیں بلکہ صرف قدرت پیدا ہوتے ہیں، جب سائنسک تحریک کے ساتھ ملک میں عام جنگی سیداری پہلی چلی ہوتی ہے، جنما پھر پورپ کی سر زمین پر سکن دیکھا رہ تھا جب فلسفہ کا سائنسک بُنیاد رکھا، تو اس سے پہلے گلیو، گلیو، وہرو لوگی سائنسک تحریکات سطح کو ہموار کر چکی تھیں،

اسی کے ساتھ یہ نکتہ بھی قابلِ بحث ہے کہ فلسفہ پر کہ انسان کو سرم و روانی اور خیالاتِ اور وی کی بندش سے آزاد کر کے اُسے بیجائے جو اپنے قوائے اُنگی سے کامیابا

سکھتا ہے، اس نے اجھا بُنکری کی یہ روح کسی قوم میں اس وقت تک نہیں پیدا ہو سکتی جب تک وہ قوم اپنے خیالات قدیم و معتقدات سابق پر تقلید آؤں رہنے پر قانع و مطمئن ہے، ایک متحرک قوم جس وقت تک یا ہم تمدن کے زینزان پر قدم رکھتی جا رہی ہے، اس کے افکار دماغی اس کی علمی حوصلہ مندیاں عنم کام کی یا تو نہ تک محدود رہتی ہیں، لیکن جب وہی قوم پورے شاہزادوں پر ہوش جاتی ہے تو اس وقت سے اس میں عقلیت کی روح بیدار ہوئے لگتی ہے، عقلی بلند پروازیاں شروع ہوتی ہیں، اب وہ فلسفہ کے خشک وغیر نفع بخش مباحثت کی جانب متوجہ ہوتی ہے، اور اب آسمین فلسفہ و حکم پر سیدا ہونے لگتے ہیں، لیکن انتہائی عروج اور آغاز زوال کی مرحلہ دین می ہوئی ہیں اس نے میں اس وقت جب کہ علوم حکمت و فلسفہ کی گرم بازاری ہوتی ہے، قوم میں انحطاط اشروع ہو جاتا ہے، جس سے ظاہریں علوم فلسفیہ کی سخوست کا نتیجہ سخا لئے ہیں، اور کہتے ہیں کہ فلسفہ کی ترویج و اشاعت، قوم کی تحریک و سیاسی بر بادی کی علت ہے، حالانکہ اتنیہ بیرونی پر جو کچھ ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ فلسفہ کی اشاعت اور تمدن کا انتہائی عروج، وہ ہم زمان واقعات ہیں لیکن پوچھ کھالی شباب کے معنی ہی یہ ہیں کہ پیرانہ سالی کے حد و در شروع ہو گئے اس نے فلسفہ کی اشاعت، انحطاط تمدن کے ساتھ معاصر واقع ہو جاتی ہے، تا اس تکمیل کے شواہد کی بہت میش کرتی ہے، یہ نامی فلسفہ کا شہ باپ فلاطون کے وقت

میں تھا، لیکن اس کے چند ہی روز کے بعد اسکندر کی وفات کے ساتھ سلطنت یونان پر  
کا شیرازہ بھرا ہوا تھا، ایسیا لایتھنر (Lithner) والوں نے فلسفہ میں اس وقت کھال پیدا کیا،  
جیس کہ وہ حکومت کے ناتابی ہو کر مقدونیا کے تاجداروں کے زیر لیگن آرہے تھے،  
اسکندر یونان فلسفہ ائمہ میں (NEO-PLATONISTS) کا آفتاب اس وقت  
نصف المیار پر بیٹھا ہے جب رومان قوم کے اقبال کی شام ہو رہی تھی،  
فلسفہ کی اہمیت اور اس سے جو اہم ترقیات پیدا ہوتی ہیں، ان کے منقح  
ہو جانے کے بعد اب فلسفہ یونان و مغرب کے خاص خاص مذاہب کا فیکر کر کیا  
جاتا ہے، لیکن ظاہر ہے کہ یہ ذکر نہایت اختصار بلکہ اجمال کے ساتھ ہو گا، مفصلی  
ذکر کے لئے ایک مضمون کی کیا بساطا ہے، دو ایک مجلدات بھی پہشکل ہی کافی ہیں  
مذاہب فلسفہ کا فرواؤ فرواؤ ذکر کرنے سے پیشتر یہ سمجھ لینا ضروری ہے کہ وہ مسئلہ  
کیا ہے جس نے فلاسفوں کے درمیان یہ نہجہا مہ آرائی پیدا کر رکھی ہے؟ وہ کہا  
چیز ہے، جس کے متعلق حکمل، نے مختلف الگ اور ہو کر جدا کا نتیجہ تام کئے ہیں؟ اس سوال  
کے جواب کے لئے یہیں ایک مرتبہ پھر اہمیت فلسفہ کی جانب رجوع کرنا چاہئے،  
یہ اور معلوم ہو جاکے ہے کہ فلسفہ ان دو سوالات کا جواب دیتا ہے:-  
(الف) عالم، کلی و جگہی حیثیت سے کیا ہے؟  
(ب) اس کی علتِ ناٹی کیا ہے؟

مزید غور سے معلوم ہو گا کہ وہ سوال اخیل ہو کر پہلے ہی پڑھتا رہا ہے، اور (ب)

کا جواب (الف) کے جواب پر متفرع ہے، اپنی روزانہ زندگی میں ہیں یہ صاف نظر آتا ہے کہ جب ہم کسی شے کے خاص پر تباہا احاطہ کر لیتے ہیں، اور اس کی ترکیب و تنکیل کے متعلق جزوی تفصیل علم حاصل ہو جاتا ہے، تو عموماً اس کے مقصد روپوں کے ہم از خود پسخ جاتے ہیں، مثلاً یہ کتاب ہمارے سامنے رکھی ہے اگر اس کے متعلق اس قسم ہی تمام معلومات حاصل ہو جائیں، کہ کس کی تصنیف ہے؟ زبان کیا ہے؟ نہ تصنیف کیا ہے؟ موضوع کیا ہے؟ کتنی ضخامت ہے؟ ادازہ بیان کیا ہے؟ وغیرہ، تو اس نتیجہ پر بھی اساسی سے پسخ جاتے ہیں، کہ مقصد تصنیف کیا ہے، یا اس بحث سے ایک فلسفی کے لئے ترکیب کیلے عالم کا مسئلہ سب سے زیادہ اہم ہے کہ مقصد افرینش کا حل بھی اسی کے اور پرمنی پر متفرع ہے،

چنانچہ قدما کے یومن نے یہی اسی مسئلہ کو ہاتھ لگایا، یونانیوں میں طالیں ملٹی پہلا شخص ہوا ہے، جس کے ساتھ فلسفہ کا انتساب کیا جاتا ہے، اس نے جس مسئلہ پر خور کیا وہ یہ تھا، کہ عالم کس واحد عنصر سے مرکب ہے، اور اس کا جواب اُس نے یہ دیا کہ پانی، سے اس نے کہا کہ دنیا میں جتنی چیزیں نظر آتی ہیں وہ سب پانی ہی کے مختلف مرکبات ہیں، اس کے بعد دو فلسفی ایمنس پیدا ہوا، جس نے پانی کے بجائے ہوا، کو عالم کی علت مادی قرار دیا، اور یہ دعویٰ کیا کہ عالم موجودات ہے این تصور ہوا، اسی کے مطابق پرمنکھ کی جلوہ گاہ ہے، اسی طرح اس زمانے کے پرمنکھ یونانی حکوم نے وجود عالم کے متعلق ایک جدید نظر پیش کیا، لیکن افسوس ہے، کہ

چونکہ اُسوقت آج کل کی سی تصنیف زالیف کا روانج نہ تھا، اس لئے آج ہمارے کان میں ان حکم، کی جو صدائیں آرہی ہیں، ان سب کی ترجیح زبان خیر ہے، اور سیکڑوں نہیں، ہزاروں سال کا بعد تجھی ہے کہ ہر سر ہونی ای چکم کے نظریات و حکایات کے متعلق متعدد و تناقض روایات و حکایات مقول ہیں، ہمارا تکمیل کا لکھنوار ہے میں کسی ایک متعین تجھر پر سپتائی تقریباً ممکن ہو جاتا ہے، مثلاً طالبیں کے متعلق اس پر توسیب کا تفاق ہے کہ وہ پانی کو میداً عالم قرار دیتا ہے، لیکن اسی کے ساتھ یہ بھی مقول ہے کہ وہ اس امر کا قابل تھا کہ ایا یہن روحانی جزو ہی شامل ہے تاہم اور پھر عاصِ روح کی چوتھی کی ہے، وہ فلسفہ نادی کے دائرة کے اندر عجیب و غریب ہے، ان تناقضات، استبعادات و ناقص معلومات کے باعث اس سلسلہ میں ان فلاسفہ قدیم کا ذکر طالبیں سے لیکر سقراطیک باکل فلم اندراز کیا جاتا ہے، اور مذاہب فلسفہ کی ابتداء ملا طوں اور اس طو سے کی جاتی ہے، جن کی تصنیفیں موجود ہیں اور ہمیں دیکھ کر ہر شخص خود اپنا اطمینان کر سکتا ہے،

یہ امر ہر شخص تھوڑے سے غور کے بعد معلوم کر سکت ہے کہ موجودات عالم کی تعداد بجا ط افراط کو عذر شمار سے خارج ہے، لیکن جتنی چیزوں نہ ہمارے تجھر میں آئی ہیں، جو ایسی و مکومی حیثیت سے دوہی طرح کی ہیں، اور انھیں دوڑے عتوں اس کے تحت میں رکھا جاسکتا ہے، ایک وہ چیزیں جنھیں ہم چھو سکتے ہیں، اور کچھ سکتے ہیں

لہ مسیو ٹریٹی ارٹن سائل فلسفہ، جلد ۲ صفحہ ۱۲، تیر بیگل کی تاریخ فلسفہ۔ جلد اول

و خدا میں جگہ طیورے ہو سے ہیں، اور جنین طول و عرض پایا جاتا ہے، دوسری قسم میں دو چین میں داخل ہیں جنہیں یہ کوئی دصف پایا نہیں جاتا، بلکہ جو ان اوصاف کا اولاد  
و احساس کرتی ہیں، مثلاً انسان جب خود اپنے اور نظر کرتا ہے، تو اسے یہ معلوم ہوتا  
ہے کہ ایک تو وہ حیم رکھتا ہے جس میں قسم اول کے تمام اوصاف موجود ہیں، اور  
دوسرے وہ ایک پیڑا دریکی رکھتا ہے جس کے باعث وہ تمام کیفیات کا علم  
حاصل کرتا ہے، کبھی معموم متما حیم ہوتا ہے، اور کبھی مخطوط و مسرور یہ دوسری پیڑی کا  
خواب غشی میں ہست ضعیفہ یڑھاتی ہے، اور موت کے وقت بالکل جاتی رہتی  
ہے، ایک مفکر کے لئے یہ بالکل ایک بدریکی واقعہ ہے، اور جو شخص غلط فہمی کچھ بھی  
مس رکھتا ہے، اس کی نظر پہلے اسی مسئلہ پر ٹرتی ہے، چنانچہ فلاسفہ کی یہاں  
سچے زیادہ تھم ایشان مسئلہ ہی جسم و عزم کا تضاد و تقابل ہوا ران کی عقیل  
آرائیوں کی بنیاد پر ہے کہ عالم ایک جزو سے مرکب ہے، یاد و اجزاء  
سے؟ اور اگر دو اجزاء ایک تو وہ دون کے باہمی تعلقات کیا ہیں؟ ایک گروہ حکماء  
نے جو تحدیوں کے بحاظ انسنے، گروہ غالوب کہا جا سکتا ہے، اس کا یہ جواب ہے، دیا ہے  
کہ عالم کی تکلیف دو مختلف ایزاء ہم درووح، مادہ و صورت، سے ہوئی ہے اور  
پھر اس گروہ کے افراد نے ان دونوں اجزا، کے باہمی تعلقات کی تشریع مختلف پڑائی  
ہیں کی ہے، عقیدہ رکھنے والے تکمیل کو اصطلاح میں شوئیں (DUALISTS)  
کہتے ہیں، دوسری جا عیسیٰ اس کے خلاف، اس افریقی قائل ہے کہ عالم کی تکلیف

کا مدار صرف ایک شے پر ہے، اور ہمین باوری المظہرین ہو دیجیں تھراہی ہیں ای خود ہماری سطح پر ہے، اس جماعت کے حکما، کوہاں و جنیں (MOUNTAINS) سے تعمیر کیا جائے گا، ان دونوں فرتوں کے عقائد کی تھقیر شتر کے سطوف پر ہیں کی جاتی ہے،

نحو ہمین میں سے کی زیادہ متنان افراد دیل ہوئے ہیں، فلاطون، ارسطو

و پیکارٹ، سپرائش، اور لامپریز

فلاطون کا مذہب یہ تھا کہ عالم دو ہیں، عالم مثال، عالم مادی حقیقی عالم، جس میں ہر شے کا اپنی پوری اصلاحت کے ساتھ ہو رہے ہے، وہ عالم مثال ہے، یہ وہی عالم ہے، جسے اریابد مذہب و ماحیات سے تحریر کرتے ہیں، یہ عالم ہماری تھروں سے اوچل رہتا ہے، اور حواسِ ظاہری سے ہیں جو کچھ محسوس ہوتا ہے وہ عالم مادی ہے، عالم مثال میں افراد شے موجود نہیں رہتے، بلکہ ہر شے کی ایک صورت نوعیہ موجود رہتی ہے، اور عالم مادی میں تکن جو ہمین تھراہی ہیں یہ سی اسی صورتِ نوعیہ یا مثالیہ کے عکس یا خلاف ہیں، مثلاً انسان کی مجرد صورت نوعیہ جو تمام افراد انسانی سے علیحدہ و مختلف ہے، عالم مثال میں قائم ہے، اور عالم مادی میں ہیں جتنے شخص انسان نہیں بلکہ ایک تھراہتے ہیں، یہ سب مثل بلکہ تھویر کے، اسی انسان کے مثالیہ کے نقشہ یا نور پر تیار ہوئے ہیں، اُن کے اور اصل مثالیہ انسان کے درمیان مطابقت کیا تک ہے؟ اس کا جواب یہ

لڑائی خدا کر جتنی ایک سو جم اور اس کے ٹکس کے دہیاں ہو سکتی ہے، یعنی الگ چم درون کے درمیان ایک طرح کی ثبات است ضرور پائی جاتی ہے، تاہم یہ سماط اپنی خطرت سے کپڑوں بالکل جدا گا نہیں ہیں، خود انسان و جمیون سے مرکب ہے، وروج اور چم درون کا مسکن ہی عالم مثال ہے، جہاں اس سے ہر طرح کی آزادی رہتی ہے، عالم ماڈی یعنی اکثرہ مقید کی ہر طرفی ہے، چم اس کے لئے نہیں، لیکن اس کے سے جو کو ادا و احسان، علم وغیرہ میں فی نفس پر کوئی خل نہیں، بکر جم طرح اور اس کے پکڑ جانستہ کارگر کے کام کو لفظاں پہنچتا ہے، اسی طرح اگرچہ چم سچ نہیں، تو افعالی روح یعنی یہی صفر و فتوح پر جایا جائے اس طور اس اور کافل ہوا ہے، کہ شکیل عالم کے دو اجزاء ہیں اور حوت یعنی اور پر و نون اور پر و لام، لام و ملزوم یعنی یعنی کوئی ہیولی صورت سے اور کوئی صورت ہیولی سے خالی نہیں، ہر وجد حبیت کا عالمت امکان ہیں ہے اور حالت میں ہیں وہیں داخل ہوا ہے، یا پر دلیر الشاطئ، ایکی قوت سے فعلیت یعنی نہیں تبدیل ہوا ہے، اس وقت تک کہ ہیولی کامل نہیں ہے، اور حبیب وہ کوئی خاص فعلیت سے اختیار کر لیتا ہے، اس حالت کو اس کی صورت کا نام جاتا ہے ایک مقداریہ ہوا و مسرا مقداریہ ہے کہ کوئی قوت، کوئی استعداد، کلی میں، اس سے یقین نہیں سروکتی، اس لئے ہیولی صورت سے نہیں فاعل ہو اور خونکہ ہر عالمت عکسی یا فعلیت کی کسی قوت یا استعداد کی پر طاری ہوگی، اس لئے کوئی صورت ہیولی سے خالی نہیں ہو سکتی، اس نظریہ کی پہلی اور پریلیں گھنی ہے کہ ایک شے کو ایک جیشیت سے ہیولی کہا جائے اور وہ سری جیشیت، سے صورت، عکس کا تقدیر

کا یہ سفیح جناب طین کے سامنے ہے، ایک طرف تو سالہ بڑا کے لئے ہیوں کا کام دیتا ہے اور دوسری طرف اس جیشیت سے کہاں میں کا غصہ ہے، پائی جاتی ہے، اس پر صورت کا اطلاق بھی رست، ہی جسم و روح کے باہمی تعلقات کی بابت جو مرکز الہ ارسوال ہے اس کا حل اس نظریہ سے باسانی یوں ہوتا ہے کہ روح انسانی ہیوں (یعنی جسم) کی ایک خاص صورت کا کام ہے، گویا وجود انسانی کے غیر تحرک، جامد، وغیرہ سلسلہ جزو کا کام جسم ہے، اور تحرک، تنشیل، تنشیل جزو کا صورت، اس نظریہ کے ماننے سے وہ تین جو جسم و روح کو مختلف النزاع تسلیم کر کے ان کے تضاد سے پیش آئی میں، از خود دفع ہو جاتی ہیں،

رُوح اور جسم کے تضاد جس فلسفی نے رسیکے زیادہ زور دیا، وہ ٹھکار ٹھکار، وہ کہتا ہے کہ یہ دوہتیان بالکل مختلف ہیں، جن کے درمیان کوئی شےشہر نہیں، اُوہ میں گو خواص بہت سے پائے جاتے ہیں، اشلا، زگ، وزن، بلوغ، غیرہ، لیکن اس کا اصلی طبعی خاصہ امداد ہے سنسنی وہ ابعاد ملائی (طول، عرض، عمق) رکھتا ہے، اور جگہ جگہ ہو سے رہتا ہے، لیکن یہی وہ خاصہ ہے جس کا شائستہ نک روح میں نہیں پایا جاتا، بلکہ اس کا اصلی خاصہ غفرنگ ہے پس دراصلی مختلف الماءہت چیزوں کا ایک دوسرے پر براہ راست اثر دنائہ کرتے رہنا ممکن ہے، اس نے ایک تیسرا جیز کا وجود ضروری ہے، جو ان دونوں کی خواص کی جامع ہو، اور وہ شے انسان کا ذہن یا نفس ہے، جس کا مستقر، دماغ کے پھیلے حصہ کا ایک خاص عدود (PINEAL GL. AND

ذہن، اس حیثیت سے کہ اسکا خاص فلیم فنکر اور اک ہے، روح کے ساتھ مشترک است ہے، اور اس بھت سے کہ ایک جمالي مستقر رکھتا ہے، اور کاہم اہمیت ہے، ویکارٹ کا ایک نامور شاگرڈ میلر شس ہوا ہے اس نے اساد کے نظر میں یہ تمیم کی کاہم درجہ میں ایک میڈیا و میڈیا میں کے درمیان باہمی اثر و اثر فعل اتفاقیں کی کریں صورت مکن ای نہیں، اور جو اس قسم کے تعلقات کی شایدین بادی انتظار میں نظر آئیں، ہر کاہم کے مرض ہونے سے روح کو اذیت پہنچتا، یا اذیتی تکلیفات سے جسم کا بدلہ اسے آلام ہو جاتا، ایسے ہو ایسے پر فی الواقع روح و جسم کے درمیان کوئی فعل اتفاقی نہیں ہوتا، بلکہ ایک چیز سے یہ دونوں ایک ہی وقت میں تماشہ ہوتے ہیں، اور اس کم قدری و معاصرت کے قیام و دوام کا باعث، ان دونوں کا خالق یعنی خدا ہوتا ہے، مثلاً عالم لکھکوئیں یہ کہا جاتا ہے کہ شہر حصارت نے بھولوں کو خشک کر دا، لیکن واقعہ کی رو سے حصارت اور بھولوں کی ٹھہر دگی کے درمیان کوئی علاط مخلوں کا تعلق نہیں بلکہ یہ ہوتا ہے کہ جب وقت آتتا ہے کسی قطع زمین پر زیادہ تیر شخا عین ڈاسنے لگتا ہوئیں اسی وقت خدا یہ کرتا ہے کہ بھولوں میں بھی ایک خاص تیزی پیدا کرتا ہے، اسی طرح جسم و روح میں سے جسم کسی ایک میں کوئی خاص تیزی ہوتا ہے، تو اس کے تہم وقت خدا و میر جھیں بھی تیز کر دیتا ہوئیں دونوں کے افعال کے درمیان صرف تعلق معاصرت ہے کوئی رشتہ تعلیل نہیں،

لائپنٹر کا نظر پر یہ کہ جسم و روح کے درمیان غالباً حیات میں آئنے سے قبل ہی تو

ایک قائم تھا سبب موجود ہے جس کے باعث ان سے برابر معاصرہ اعمال سزدہ  
ہو اکرستے ہیں، اکتسا ہے کہ فرخ کرو ہمارے پاس دو گھنٹاں ہیں جو نیشنل ایکسپری  
وقت ویا کرنی ہیں اور جن کے اوقات یہنے ایک سکنڈ کا بھی آنکھ پھانہ تھا اور اسے اس  
اس واقعہ کی اگر علت تلاش کریں تو اس کی تین ہی صورتیں ہیں، اسے ایک سری  
ہر گھنٹی دو سری پر براہ راست اپنا اثر ڈالنی رہتی ہے اور دوسرے یہ کہ کم خود و ایک  
اپنے قدر وارا وہ سے ہر وقت ایک سری کے مطابق کر رہتے ہیں، سیسرے کے  
گھنٹی سانسے ان کو اس صفت و کاریگری سے نیایا ہے کہ وہ ہمیشہ ایکسپری فٹ  
ویت ہیں، اس سیسلیں کو مسلسل ریجیسٹر چھپائیں کرو، تو معلوم ہو گا کہ حجم درج کی  
معاصرہ اعمال کی بھی تین ہی صورتیں ہیں، یا ہم درج ہیں پر براہ راست اسروائٹ  
ہو گا ہم، لیکن اس امر کو فتنہ نہیں قبول کر سکے وہ پھر ہمیں جو ایتھے اس سے  
پاکل مختلستہ بھیں ہوں گی، اپنا اثر ایک سری دو سری پر براہ راست ایک سلسلہ پیرا نس کا  
خیال ہے خدا ہم وقت ایک دو لوگی میں مطابقت کریا ہے یا نہیں لیکن یہ مورثہ اس سے  
نافرمان قبول ہے کہ وہ خالی جس نے اور تیز و سرکار صرف ایک سری خالی کر کے چھوڑ دی  
اس کی شان سے پھرید ہے کہ درج و حکم کے پارے کی میں وہ بہر وقت اپنے سیسی مدد  
رکھا کرے، اس سے قابل احتیار وقت ایک سری کی شدت ہے لیکن خالی اس سے اپنی  
سے ان دو مختلستہ چھوڑ دیں گے، ایک سیسا نہ سیسی پر اکٹو بیا ہے، اور انہیں ایک  
انسی خالی کر کے وہ خالی کر کر کی تھے کہ اس سے باعث ایک دو لوگی

لماں ہی وقت پر بغیر ہاتھی اٹھا اسے انخروہ ہوئے رہتے ہیں،  
لائیٹنگ کے اور روزت کی اس شانی کا خاتمہ ہو گیا، اس کے بعد انہیں جسدی ہیں جو  
تھیں پس اور ہوئے مثلاً گھر، مل، پسپتھیں جیسی نوٹ، بغیر ہو لوگ جی کہ جسم اور  
نفس دو مختلف اجنس ہیزون کے وجود کے قابل ہیں تاہم یہ لوگ اس مسلمانیت پر قائم  
و نظری صحت سے بیٹھ نہیں کر سکتے ہیں اس امر کو تسلیم کر کے کہ ان کی صلی ایسیست نہیں  
مکن نہیں، ان دونوں کے باہر وہ اپنے علم النفس کے نقطہ نظر سے نظر کر رہی ہیں جو کہ  
ذرا بھگتی ایسا ہے،

ٹھویں کے چکس و چین اس امر کے قابل ہیں، کہ عالم صرف ایک بھروسے مکتبے  
اور عالم ہیں جو توہنے نظر رہا ہے یہ سب اُسی واحد تھی کہ نظر اسکے مکانی ہیں، پھر دھنیں کے  
اندر بھی دوڑتے گروہ ہیں، ایک گروہ کا نہیں یہ ہے کہ کائنات کی عالم صرف اور توہنے  
گروہ ماں ہیں کہا تا ہے، دوسرے اس امر کا ملی بکار اصل شریح ہے یہ یعنی عورت و دخانیں کی جا  
کھلانی ہے،

باؤت اور ظہرہ اور ہم ہیں، لیکن افسوس ہے کہ قریم امین کے لفظ میں عوامی  
تصانیف کی کم شدگی کے باعث لکھ دیا ہے نہیں، تاریخ سے ۱۹۰۰ء و قریم امین کے  
پہنچنے والی کاپری چلتی ہے، وہ دیگر اطیس تھا، اس کی عقلاً ایک تھی کہ بخرا داد کے اور

سلہ جرمی کا مشیر ہوئے اور یہ ادیت لیگ کا تاسیہ کار ادیت کی اور ظہرہ کی، یہ ایسے ہے، لیکن اس نہیں، تاریخ ادیت، جلد اول،

کوئی نہیں تسلیح ہتی ہیں رکھتی، ماہہ تدیم ہے یعنی ہر یوں سے ہے اور ہر یوں رہے گا، اسکن خلق و فنا کی گنجائش ہیں ماہہ کے ساتھ اس کے خواص بھی تدیم ہیں جنہیں سے ایک خاصہ حرکت بھی ہے، حیات اور اس کے ساتھ کی تمام کیفیات جنہیں عوام روحانی یا ذہنی کہتے ہیں، یہ سب حرکت کے مختلف اقسام ہیں، ماہہ اہمایت باریک ذراست کی صورت میں جو خود ناقابل تجزی ہیں، ان تمام فضایاں منتشر ہے، یہ ذراست مختلف تعدادیں جیسا کہ متعین ترتیب کے ساتھ باہم ملے ہیں، تو اس کی کیفیت کو حیات دئے کہتے ہیں، اور جب تک یہ ترتیب پر اگر ہر جانی ہو تو اسکو موت سے تحریر کرتے ہیں،

دیق طبیع یعنی کے بعد ماہیت کا سجادہ کہتا ہے ایک عرصہ درائیک خانہ رہا، یہاں تک ستر ہوں صدی عیسوی کا زمانہ آگیا، اور برتائیں ہیں، اب اس پیدا ہوا میں ابھی نے اس موضع پر جو کچھ لکھا، وہ خالص فلسفیہ ایجاد ہے ہیں، بلکہ علم القدس کے نقطہ خیال سے تحریر کیا ہے، اس نے اس موقع پر ہم اس کے ذکر سے قطعاً نظر کرتے ہیں، ابھی کے بعد جو ہیں ہریک اور سطحی نے اس موقع کو خوب فرشت دیا، ان لوگوں کے خیالات کا خلاصہ یہ ہے کہ حرکت ماہہ کا ایک خاصی غیر منداہ ہے، اور حرکت کی دو قسمیں ہیں :-

ایک ہے وہ حرکت جس میں کوئی جسم کی خارجی قوت سے میا خروج ہے، اور جو این مکار ہوتی ہے، مثلاً اگر تم کسی چیز کو اس کی جگہ سے ہٹا لین تو یہ اس قسم کی حرکت ہوگی، دوسری ہے وہ حرکت جو ایک سایہ جسم کے ذرات میں اندر و اُلی طور پر از خود اُلائی ہے، اور جو اس میں محسوس ہے

نہیں ہوتی، مثلاً کوئی حزیر جب سڑتی ہے، تو اس میں ایسی ہی حرکت ہوتی ہے انسان دماغ کے اندر اس دوسری قسم کی حرکات از خود ہو اکرتی ہیں، اور انہیں کے نتائج کا نام مشتوف، اور اکس، ارادو، وغیرہ ہے، اور چونکہ بعض ان حرکات کے تسلیم کر لیئے سوچنی یا نام نہاد و حادی کیفیات کی پوری توجیہ بوجاتی ہے، اس لئے کسی علیحدہ سے ای روح کا درجہ فرض کرنا ضروری نہیں ہے، پھر ایک اور دلیل بھی تو وجود روح کے بظایاں پڑھئے، لگوں کی عقل فہم ذاتیں و ذکا و تمازج طبیعت میں جو کچھ اختلاف پایا جاتا ہے، اس کی کل توجیہ اختلاف صحت، اختلاف تو ارشت، اختلاف آب و ہوا، اختلاف تعلیم، اختلاف بزرگی غرض صرف مادی اختلافات کی بنیارپ ہو سکتی ہے، حالانکہ اگر روح کا وجود ہو تو ایسا تو یہ زمی خناک اسکی تخلیقانہ و موقعاً نہ اتر بھی ضرور طرا، لیکن اس کا کوئی ثبوت نہیں ملتا، اور اس کا کوئی ثبوت نہیں تو وجود روح کا بھی تلوی ثبوت نہیں،

ماوریت کر میوونج کھال پر ہنچانے والے جنمی کیہے افراط تک، کارل و گست، لارک، بوشنا و ہل واشنا اور ان ہیں بھی نیروں پر بوشنر کا نام رکھنا چاہئے، فلاں سنکلار کی تخلیص میں اس شدیش کی کوئی وقعت و اہمیت نہیں، لیکن ماوریت کے طبل ہتی کا بھرم جو کچھ بھی قائم ہے انہیں کے دسم سے ہے اس لئے مذہبیہ ماوریت کی تاریخ میں ان بیکے جگہ کالنا ضروری ہے؟ یہ لوگ ایسوں صدی کے وسط میں زرہ مصنیفین میں عین اس وقت داخل ہوئے جسی عضویات (فریوالجی) کا فن نیا نیا مدون ہر تھا اور لفڑت اس فن کے جدید یا اشنا فناست و تحقیقات سے معروب و انگشت پذیدان نہیں، ان لوگوں نے اس

فہ کے تو این سے دریکرید عوای کیا کہ جب ہر چوکی پے ایک طیف طبی خصوصی ہے اور مثلاً انہوں کے لئے بسارت، کان کے لئے سماحت، اور کوئی وہ بھیں کہ دلخواہ اس قاعداً سے ہی ہو، اس کا طیف طبی نکرے، اور یہی وہ چیز ہے، جسے تو ہمیں، درج کا اسیار نا صیر قرار دیتے تھے، حالانکہ دھیقت یہ غیر مادی معلول (یعنی فکر)، اسی طرح ایسا مادی علت (یعنی دلخواہ) سے پیدا ہوا ہے جس طرح کہ بسارت یعنی غیر مادی معلول اسکے عکسی مادی علت کو اور سماحت یعنی غیر مادی معلول کا، یعنی مادی علتنگی اسی سوال پر اولکے دوسرے اخڑکس طریقے سے فکر کو پیدا کرنا ہے، اس کا وہ پسپ جواب ایں لوگوں نے یہ دیا کہ دیسی ہی چیز جو کہ طوبت کہدی کو، اور مدد و روت مددی کو اور سلیمانیہ کو، پیدا کرنا ہے یعنی مغز کے ذرا بہت میں ایک نا صیر طرح کی حرکت ہوتی ہے، اور اس سے افکار خلودیں آ جاتی ہیں، اسی قابل صرفت اسی حالت میں ہمیں کسی شے کا وجد و علم کرنے کی ہدایت کرتی ہے، ایسی ایشور اس شے کے وجود و علم کسی دانتے کی توجیہ ناپس رہی، جاتی ہے، لیکن اعمالِ ذہنی کی پرکشی پر یہی توجیہ روحی کا علاحدہ و جزو قرض کی یعنی کمی ہو جاتی ہے اس لئے روح کا وجد و علم کرنا قدر ہے، تو ہم پرستی ہے،

روحانیت میں اکابر تکی، حضرتِ ذیلِ خیال کے بھائیوں میں،

اسپنسرز، برکٹے، فتح، شیلانگ، اوریل،

اسپنسرز اجنبی قلم مغربی میں، روحانیت کا سالار عسکر بر اسٹین اس کا

کہ اصل فاعل بالذات شے صرف ایسے ہی ہے ایسی قدر اور کہ اس سے بوجو ہو سکے اور اسے بھے گا، اس جو پرست کوئی اعراض دیں، ایک عرض ہادی، دوسرے عرض روحانی جیسے خدا اپنے میں اعراض ہادی کے ساتھ جلوہ کر کرنا ہے تو اسے ہادی کہا جاتا ہے اور جب اعراض روحانی سے پرستیں وہ تکویر کرتا ہے تو وہ کہا جاتا ہے، خلریج یادو کی جھیر کھلی، نہیں کریں ایک دوسری اس کے مقابلہ ہیں، انھیں کے ذریعہ سے وہ اپنے کو ظاہر کرتا ہے، اور انھیں کے ذریعہ سے انسان اس کا علم حاصل کر سکتا ہے اس پیاری کہتا ہے نہیں کہ علم دو مختلف اشتیاریج اور یادو سے مل کر ہے، کیونکہ درستل یہ دو مختلف مسائل ہیں ایک ہی نہیں، بلکہ ایک ہی ذات کے دو مختلف ہیں ایک ہی تصور کے دو ریخ، ایک ہی نور کے دو پرتوں ہیں، اور وہ ذات واحد، ذات پریاری ہے، بختم علم کے پیغمبر نے کہ یادو اپنے ہے، اور اس کے ذریعہ اور سرست کے ہوئے امداد اور یادو کا، اور فکر و جریج کا وصفت اشتیاری تھا جو اپنے ہے، دوسرے اس کی ذاتی جمیں ایک امداد اور خیر ہری ہے تو اس کا نام کھڑکی، ایک سکر جیسی صرف ہے تو اسے امداد اور سوام کرنے کے ہادیو اور وہ جو کھلکھل ارم و مارو ہیں، اس نے کوئی شے و نہیں ہیں خیر ہی جیسا تھا اس کی بھائی خدا امداد و خیر کو دے سکے اگر خیر تھا تو دلکشی کے ساتھ نا تھا ایک انقسام بھی ہے اس پر دلکشی ہے کہ اگر خدا کی بھی قسم تھی تو اس کے بھرایا تو خیر مخدود ہوں گے اور یاد کرو، اگر ابھر امداد و خیر سے تو کل کا مخدود ہو یا المازم آئے، اور اگر ابھر خیر مخدود ہو تو

متحدوں ہم ہمیست چیزوں کا وجود یا عدم کرنا پڑے گا اور یہ حال ہے، اس حال ہونے کی دلیل یہ ہے کہ متحدوں ہم ہمیست چیزوں کی بناءے اختلاف یا تو اختلاف اعراض ہرگا، یا اختلاف مظاہر اگر شق اول ہے تو گویا ہر ذات اپنے اپنے اعراض کے ساتھ انہا جد کا وجود رکھتی ہے، اور اس سے ہمارے دعوے کو کوئی نقصان نہیں پہنچتا، اگر شق ثانی ہے تو یہ ان پڑے گا کہ کوئی ذات اپنی بھی ہے جو اپنے مظاہر سے معراہ ہے (کیونکہ ذات کا وجود مظاہر کے وجود پر مقدم ہے) لیکن یہ یہم کرنا کویا تسلیم کرنا ہے کہ اس ذات کو وہ سرے ذات سے ممتاز کرنے والی کوئی شے نہیں، اس بنا پر فدا کو لا حالت غیر خود و ناقابل اقسام تسلیم کرنا پڑے گا، اور اس م موجودات، عالم اس کے محدود و مظاہر اس پیغمبر نماز کے نتیجے کا سارا تو راگرچہ وحدت وجود رہے، تاہم اس کے خلافات کی تلخیص بالا اظہر کر شہد باقی رہ جاتا ہے کہ اس کے وجود واحد، مادیت کا پلے بھاری ہے یا روحانیت کا؟ لیکن برکلئے اس ابہام کا پرہ بھی بالکل اٹھا دیا، وہ کہتا ہے کہ حبیب یہم امداد کا لفظ زبان سے بخال نہیں ہے اس سے کیا مراد ہے؟ ظاہر ہے کہ ایسے وقت پر بھارا مدد یا ہونا ہے کہ ایک جو سرفاً حکم بالذات کا وجود ہے جس کے پیغمبر اعراض غیر متفکر ہیں، مثلًاً امداد، صلحات، رنگ وغیرہ لیکن خود سے دیکھا جائے تو معلوم ہو گا کہ یہ تمام اعراض اپنے وجود کیلئے ایک روح یا ذہن کے محتاج اور اسی پر ہی ہیں، انکا وجود اور ان کی محسوسیت مترادف الفاظ ہیں، یعنی اگر کوئی ان کا لہ اپنے را کام سلی وحدت وجود اپنی تشریح کیلئے ایک مستقل مقالہ کا محتاج ہے،

محسوس کرنے والا نہ ہو تو اس صورت میں ان کے وجود کا دعویٰ کرنا، ایک سے معنی دعویٰ ہے شمارہ رنگ کہ اس کے متعلق شخص کو تسلیم ہے کہ اس کا کوئی وجود خارجی نہیں ہوتا، بلکہ شخص ذاتی ہوتا ہے جنما ہے ایک شے کو اگر اقتا ب کی تیزی سے میں نہیں پھرتا میں لیجا کر دیں، تو ان دونوں حالتوں میں اس کے رنگ میں ضرور کوچھ تفاوت نظر آئے گا، اور اگر اسی شے کو اس کی میں دلکھنا چاہیں، تو کوئی رنگ نظر آئے گا، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ رنگ کا کوئی خارجی وجود نہیں، بلکہ دیکھنے والے کی حالت ذاتی کے تابع ہے یہی حال دیگر اعراضِ مادی کا ہے، مثلاً صدابت کو جو ہر لکھنے کے لئے فنا تو ان بوڑھے کو تہمایت سخت معلوم ہوتی ہے، وہی ایک جوان ہملاون کے نزدیک تہمایتِ فرم ہوتی ہے، یا مثلاً جسم استادِ قدو فامت کہ ایک قلعہ کو اگر ہم اس کے اندر سے دیھیں، پھر باہر اس کے ایک گوشے میں کھڑے ہو کر دیھیں اور پھر ایک قربے اس کی بلند ترین چوپی پر کھڑے ہو کر اسے دیھیں، تو ہر واحد اس کی ایک جدرا گاہ اعلیٰ کی شکل نظر آئے گی، یاد ہی شے چودو سے بہت چھوٹی معلوم ہوتی ہے، جب اس کے متصصل اگر دیکھئے تو بہت ہی بڑی دلکھانی دیتی ہے، ان سب مثالوں سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ رنگ، بوہرہ، صدابت، جسم استاد، قدو فامت، نقل، دغیرہ تمام اعراضِ مادی کا وجود، ان کی محسوسیت سے الگ اور مختلف کوئی چیز نہیں، دو ایک اعراض اپے ہیں، جو ہمیں نظر میں اس کی وجہ کے تابع نہیں معلوم ہوتے لیکن وہ اصل وہ بھی مستثنی نہیں، مثلاً تعداد و مقدار کے انسان انھیں بہت مضبوط اور قیچی چیزیں خیال

نہ رہا ہے، لیکن کیا واقعی بحث میں اخبارات و اخلاق فیاض کے اثر سے آزادیں، یا کیا یہ رہا  
نہیں کہ ایک ہی شے ایک وقت میں ایک گز بھی ہوتی ہے؟ میں فتنہ بھی ۲۶ اپریل  
بھی، اور ۱ میں بھی؟ اور کیا اس سے یہ بات نہیں ہوتا کہ شمار و پیمائش کا طور پر  
شمار کندہ کے خلاف نقطہ خالی کیا وہ ہے؟ غرضِ جیب پر مل ہوئکا کہ اعراض  
پذیر خود کو فتح میں سے نہیں رکھتے، بلکہ اپنے دیوبند کے لئے تم امیر کیا ہے؟ مسولی کیا ہے  
ذہن کے تاریخ میں، تو اس سوال یہ ہے کہ اعراض کو حذف کر دیتے کے بعد مادہ  
کا اطلاق کس پیغمبر وہ جانتے ہے؟ ہام خیال ہے کہ اعراض کے حامل ہونے کیلئے  
ایک فاعم بالذات سے کا وجوہ ضروری ہے، لیکن خود ہم یہی کو حامل اعراض کیوں  
نہ قرار دے لیا جائے، یا اس حکومت میں کی وجہ خارجی کے ساتھ کوئی حل کیا جائے  
نہیں رہی،

برکتِ انگریز تھا، لیکن اس کے بعد، ماڈیٹ کی طرح روحانیت نے بھی شکنا  
بھرنی کی سریں پر پایا، ہمان جتنے لوگوں کی زبانوں میں اس مدرسہ کا خط پیغام بود  
عام کے منبر پر ٹھا، وہ فتح اور مسیلہ اکٹھا، فتح کہتا ہے کہ اگر کسی مسموی  
آدمی سکیے سوال، کیا جائے کہ یہ کتاب جو سائنس کی بھی ہوئی ہے اس کے خود میں کرنے  
گیلے کن شرائط کا وجوہ ضروری ہے؟ تو وہ جواب یہ ہے کہ ایک ایجاد خدا کی  
ذات کا جس ساصل طرح میں آنحضرت میں، اور شرکت کتاب کا، اور عصہ کے کتاب کے نامہ کا

لئے دیتھا، اور اس کے شکنا تھامیاً مفتریں میں پر ایسا شکنا ہے کہ

چوں کے ذہن میں پیدا ہو گا لیکن، کتنی ساڑھی کتاب کے تصور، کو روشنہ ایجاد کرنے ہیزین  
قرار دینا اصریح مخالف طریق ہے، ایسے موقع پر ہم کو صرف ایک نئے کام علم ہوتا ہے، خواہ ہم  
اسے کتاب لین یا کتاب کے تصور سے بغیر کریں، اب سوال یہ ہے کہ یہ تصور کام  
سے کیا ہے؟ عام خیال یہ ہے کہ خارج سے ایک چیز (معنی کتاب) ہمارے ذہن میاگر  
کو منتشر کرنی ہے، اور تصور اسی کا تجھ سے ہے لیکن کیا یہ جواب صحیح ہے؟ کیا تحریر  
اکی تصدیق کرتا ہے؟ کیا ہمیں اپنی ذہنی حالت کی طرف رجوع کرنے سے اس کی  
اسکی تائید کو بخوبی ہے، ہمارا تحریر تو ہمیں پرہیز کرتا ہے کہ یہ، خارج "اینجینری" کا  
بھی ہمارے ذہن یا یونیورسی کا پیدا کر دے ہے، اس سے علوم ہوتا ہے کہ خارج یا  
غیر بغیر، بذات خود کو مستقل ہتھیں بنا کا یونیورسی کے ایک خاص طریقہ فیصلہ کا  
نام ہے، اور انسان چیزین کو خارج میں موجود رکھتا ہے، وصل ان کا وجود مخف  
ذہنی ہوتا ہے، تو مستقبل کا وجود، جسکی بنیاد پر انسان مجسی سے عجیب چیزوں کا  
تصور کیا کرتا ہے، ہر شخص کو مسلم ہے جس طرح ان کا وجود صرف ذہنی ہوتا ہے  
اور خارج میں نہیں، بلکہ اسی طرح اس نظر ہے کہ مطابق ہر چیز کا وجود مخفی ہے  
ہے، اس مذہب کو روشنیست یا یونی کہتے ہیں،

خیز کا یہ مذہب برکل کے مذہب سے یہست کچھ ملا جاتا ہے، اوسی طرح شیلا

(ابن حاثہ ص ۲۷) جو اسی صورت کے ساتھ یورپ کی اکثریتی ریاون میں مشترک ہو، اس کے مدعی ہیں  
صاحب شورزادات یا اسی درکشہ، یہ خالی کا خدمتے سلفی خوبیات میں اسکے لئے دوسرے لفاظ ایجاد کیا ہے اسی کی

اپنے زندگی کے چاروں کو بھی رکھنے کرنے والا سب سے شیل انگ کا عقیدہ بھی مثل قیمت کے یہیں  
کہ غیر ایغور کا وجود، ایغور ہی کی فعلیت کا نتیجہ ہے، اس لئے کہ جب میں نے تصور کیا کہ  
”یہیں ہوں“، تو اس تصور کے معنی یہیں کہ میں دوسری چزوں سے علیحدہ مبتاز ہو  
ہستی رکھتا ہوں، گویا ایغور کا تصور غیر ایغور پر لازمی طور پر قتل ہی، لیکن شیل انگ کا  
پرانتا اضافہ کرتا ہے کہ اس سے غیر ایغور کا وجود اگرچہ ایغور ہمیشہ ثابت ہوا، لیکن اس سے یہ  
کیون لازم آیا کہ خود ایغور کی مستقل حقیقت رکھتا ہے، زیادہ قرین قیاس یہ ہے کہ  
ایغور غیر ایغور دلوں اپنے وجود کے لئے ایک تیسری ہستی کے محتاج ہیں، اور وہ ہستی  
مطلق ہے، یہی مطلق روحانی اصل ہے، جس کے دو انتہائی سر و نر پر ایغور و غیر ایغور ہیں  
یہ دلوں، اس ہستی مطلق سے خالی نہیں ہوتے، بلکہ گویا اس کے ایکابی دوبلی مطلق ہر  
ہیں، جبوقت انسان اپنے ایغور سے کام لینے لگتا ہے یعنی ہستی مطلق کا مظہر ایجادی  
ہبست فعلیت ہوتا ہے، تو ساتھ ہی اس کی دوبلی ہپا بھی معرض ظہور ہیں آجاتا ہے یعنی  
خواریتو کا تصور بھی پیدا ہو جاتا ہے، اس تاریخ ایغور اور ایغور وہ ا نفس، جسم و روح،  
یہ سب تھا حقیقت پھر ہیں ہیں، اور سادہ درجہ ہیں ہستی مطلق کے مظہر ہیں،  
فیض کے نظر سے کہ مقابلہ میں یہ نظر پر روحانیت خارجی کھلا آتی ہے،  
روحانیت فلسفہ کی سیکنڈیاری دوڑا فرم تبیہ وہ ہے، جو سمجھ لئے کی ہے،  
اپنے پیش رو شیل انگ کی طرح وہ بھی اس امر کا خالی، کہ ایغور و غیر ایغور ہم ہمیشہ  
پھر ہیں، لیکن اس کے آگے وہ اپنا جنمہ اور نظریہ پیش کر رہا ہے، کہ اچھا چیز ہمیشہ

صرف مکن ہی نہیں، بلکہ دونا تض چیزیں ہیڈن ایک ہی مسٹری پر دلالت کرتی ہیں ہٹلاؤ جو کہ اگر کسی شخص متعین و جو دوسری ایسا جائے، بلکہ وجود شخص و وجود مجرد کو ایسا جائے تو مفہوم معنی کے حافظے سے اس میں اور بعدم شخص میں کچھ بھی فرق ہے، یا ایک اتوی مثال روشنی کی ہے، فرض کرو کہ ایک روشنی ایسی ہے، چونہ بہان ہے: وہاں، نہیں ہے نہ میہم، نہ یہ رنگ کہتی ہے نہ وہ، تو کیا ایسی روشنی میں ہم کچھ بھی رنگ سکتے ہیں؟ کیا ایسی روشنی عالماناری کی مترادفات نہیں، اس پر ایک وغیرہ ایک تو جو دو بعدم مترادفات الفاظ ہیں، لیکن چونکہ وجود کے وجود سے انکار کرنے باداہتہ نہ مکن ہے، اس لئے، بعدم کے وجود سے بھی انکار نہیں کیا جاسکتا، گواہ وجود، کی طرح عدم، بھی وجود ایجادی ہی رکھتا ہے، اب غور کرو کہ انپی روزانہ زندگی میں ہم موجود و معدوم کے درمیان کیا شے مابالا تباہ قرار دستے ہیں؟ صرف وہ شرائط یا اوصاف یا اعراض جن کے ساتھ ہم کسی موجود شے کو متصف کرتے ہیں، ہچانچہ مثال بالایں اگر نور موجود پر چند قید کا اضافہ کر دیا جائے ہٹلاؤ کہ روشنی فلان مقام پر ہے، اس تدریجی سے، فلان رنگ رکھتی ہے تو زور کا تصور ظلمت کے تصور سے مبتاز ہو جائے گا، اس سے یہ علوم ہوں گے جو ایک اور ایک تو بے معنی اور بے حقیقت لاشے ہیں، تا اقتیکہ ان کے درمیان کچھ شرائط و قیود نہ پیدا کئے جائیں، گویا اصل حقیقت صرف وہ حقیقت ہے، چونکو اور غیر ایکو کے درمیان پائی جاتی ہے، اور وہ حقیقت جب اپنے نہیں معرض طہور ہیں لانے لگتی ہے تو یہ دو توں چیزیں اس کے لئے بطور آلات اوس شرائط و مثالیں کے کام دی

میں تعلق یا نسبت جو اصل حقیقت ہے امیکن کل ہے یعنی تمام کائنات ابی کے مظاہر کی جلوہ گاہ ہے، اور می خدا ہے، اس مسلم کا اصطلاحی نام رحمۃ مطلق ہے،

ہیکل کے ساتھ وحدیت کی شاخ بھی ختم ہوتی ہے، اس کے بعد جو فلاسفہ پیدا ہوئے، انہوں نے امرار عالم پر اس سے مختلف ہیئتیات سے نظر کی، متینے سوالات ٹراشے، اور متینے نئے جوابات دے، جن کا ذکر کسی آئندہ موقع پر لایا گا، اس میں شہرہ نہیں کہ ان متاخرین میں بھی جس نے روحانیت کی تائید ہی کی ہے مثلاً پروفیسٹ (متوفی ۱۹۱۳ء)، اور ورنٹ نے (حوالی ۱۹۱۰ء زندہ ہے)، یہ لوگ یہی نہیں کہ روح و مادہ دونوں کے وجود کے قائل ہیں، بلکہ علی المorum اپنی تحریروں میں ثبوتیت کے ذریعہ دست دیل ہیں، مگر اس کے ساتھ ہی کہیں کہیں روحانیت کی بولی بھی بول گئی ہیں، لیکن چونکہ انہوں نے کہیں اسکا صراحت کے ساتھ دعویٰ نہیں کیا بلکہ اپنی صفات کے اکثر حصولوں میں شوہریں ہی کے ہم عقیدہ ہیں، اس لئے ان کے اس تخفیف تناقض بیان کو تصور کے بھکر نظر انداز کیا جاتا ہے، زندہ حکماء یورپ میں اس وقت شہرت کا نامدار برلن ہے یہاں اگرچہ اس حیثیت سے ہیکل کا موقع کہا جاتا ہے کہ اس کے ترذیک کائنات کا عنصر تھی، عدم یا وجود نہیں بلکہ صرف حالت کوں ہے، یعنی وہ حالت یا کیفیت ہیں اشیاء، موجودیت و مدد و میت کے

لئے یعنی دسیر ۱۹۱۴ء میں، نامہ جدیداً کہمیں نے پیشہ رہا جاتے بعد الموت ہیں بعض اشیاء کی ہیں،

دریان ملکوں ہوتی ہیں، تاہم خوب کیمیا و اور روح و دنون کی مستقل و علاحدہ ہمیشون کا قابل ہے، اسلئے اسکا شمارہ تو ہمیں کے ساتھ زیادہ وزن ہے، برسن کے خیالات و تظریت چونکہ ابھی پوری شکل کو نہیں پہنچے ہیں، (بلکہ اسی کی اصطلاح ہیں) ابھی حالتِ ملکوں ہیں، اس لئے اس موقع پر اس کے خیالات کی تجھیں ضروری ہیں،

## بائب (۲)

## مل کی منطق

ہم میں سے شخص اپنی روزانہ فنگلوں میں سائنس کو اپنے عام و معمولی معلومات کے ممتاز رکھتا ہے، لیکن اس ایساز کی بنا کیا ہے؟ صرف یہ کہ سائنس معلومات انسانی کی ایک منظم مرتب، و باقاعدہ شکل کا نام ہے، لیزت معلومات کے حوالے سے ممکن ہے کہ ایک تو ہی ایسا شخص، ایک ماہر سائنس پر فضیلت رکھتا ہو، لیکن اس کے معلومات متفرق و منتشر ہوں گے، اور ان کے درمیان کوئی اندرونی ربط نہ ہو گا، بخلاف اس کے ایک سائنس وان کے معلومات جو مدد بھی ہوں گے، ان سب کی کڑیاں بامسل و مریط ہوں گی، یہ بالکل ممکن ہے کہ کسی شخص کو سارے ہندوستان کے شہروں کی آبادی اور تربیج و لادت و موت زبانی یاد ہو، تاہم اس کا یہ علم ایک عامیانہ علم سے زیادہ و ترقی نہ ہو گا، لیکن اگر اس کی نظر آبادی کی بھی ویژی کے طبی انساب بہت وحیات کے موثرات، اور ان کے اقتصادی نتائج پر بھی ہو، تو اسکا یہی علم اسے شفاف

کہا جائے گا، اس لئے کہ اب یہ سلم متفرق و پر اگندہ نہیں رہا، بلکہ مغل و اسباب کی کڑیوں میں والیتہ ہو گیا،

اس مثال سے ظاہر ہے کہ سائنس کا عنصریتی، معلومات کی مختلف کڑیوں کے درمیان ایک سلسلہ ربط و ظلم پیدا کرنا ہے، سائنس کا ہر شعبہ، منظاہر فطرت کی ایک حصہ صفت کو سے لیتا ہے، اور یہ سائنس اس صفت کے اندر جتنے متفرق و اقuated ہوں گے ان اخھین کیجا کر کے ان کی تخلیل و تکمیل کرتا ہے، ان کے اور ان کے مثال و اقuated کے درمیان وجوہ شیعہ وجوہ فرق کی تماش کرتا ہے، اخھین کسی خاص اصول پر ترتیب کر کے ایک رشیہ میں فسلاک کرتا ہے، اور پھر ان کے بارے میں تکالیفات و نظریات قائم کرتا ہے، لیکن اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا سائنس کے یہ مختلف اصناف چنانچہ خود متفرق و اقuated ہی جیشیت نہیں رکھتے؟ اور اگر کہتے ہیں تو کیا سائنس کے ان مختلف اصناف کو ایک رشیہ میں فسلاک کرنے اور خود ان کے درمیان ایک سلسلہ ربط و ظلم پیدا کرنے کی حاجت نہیں؟ سوال کا جواب یقیناً اثبات میں ہو گا، اس لئے کچھ ضرور ت متفرق معلومات کو مرتب و تنظیم کرنے کی داعی تھی وہی ضرورت، مساوی زورو قوت کے ساتھ مختلف اصناف سائنس کو مرتب و تنظیم کرنے کی داعی ہے، لفظ رشیہ تکمیل و تخلیل، ترتیب و تنظیم کی حاجت جس طرح وہاں تھی، یعنیہ یہاں بھی ہے، یہاں سائنس اپنے خاص شعبے کے متعلق معلومات فراہم کرتا ہے، کچھ قیاسات و قرائیں قائم کرتا ہے، ان کے شواہد کیجا کرتا ہے، اور پھر ان شواہد کی بنا پر مقدمات قائم کر کے ان سے

استنباط نتائج کرتا ہو، لیکن خود ان نتائج کی صحت کی کیا ذمہ واری ہے، ہنسن  
جو اپنے بیکا، کہ ان کے تائیدی شواہد موجود ہوتے ہیں، لیکن معرض کی طرف سے کہ  
یہ سوال پیدا ہو گا کہ خود شہادت کے کافی و تجربہ ہونے کا کیا معیار ہے؟ اجھیل میں کہ  
فقرہ یہ آتا ہے کہ تم لوگ زین کے نک ہو، پر لگر خود نکل پیشی کھو دے، تو اسے  
کس پیش سے نیکن کیا جائے گا؟ بالکل اسی لمحیں، ایک تشکلک ہاہرین سائنس کو مخاطب  
کر کے کہ سکتا ہے کہ، ”تم لوگ مختلف اتفاقات کی تحریر و تشریح سائٹک قوانین کی بنا  
کر رہے ہو، لیکن اگر خود سائنس کی شہادت مشتبہ و غیر معتبر بھی جائے، تو اس کا استناد کر  
شدنے کا بہت کرو گے؟“

پھر وہ سوال ہے جس کے جواب میں برطانیہ کا مشہور فلسفی جان اسٹوارٹ مل  
(John Stuart Mill ۱۸۰۶ء) اپنا تحریر نظام مطلق پیش کرتا ہے، وہ کہتا ہے کہ مختلف اصناف  
سائنس یقیناً اسی تحریر نظام و تشریح کے میان ہیں، جس قدر خود وہ متفق و اتفاقات  
و تجربیات جنکی تحریر نظام باصناف سائنس کرتے ہیں، اور جو علم یہ فرض پورا کرتا ہے  
اس کا نام مطلق ہے، سائنس اگر نام ہے جزئیات و معلومات متفق کے متعلق تکیات  
و تظہیات کا نام ہے اس نام کے کلیہ یا تحریر کا نام ہے، مل کی کتاب نظام  
المطلق، جس کے متعلق یونان و ہند کے یونان کا مشہور اگریزی مورخ گروہ  
کہا کہ راجا کوہ دیور پر کچھ اسیں پھرین کتا ہے، اور جسکی درج و توصیف یہن پر قائم  
ہے کسلی اور سر جان سہر ملی چیزیں اس اندرون سائنس کے قوال موجود ہیں، اسکا موقوفہ

خود کے الفاظ میں، سائنسیک تحقیقات کے طریق اشاج اور اصول استنباط پر ایک مسلسل نظر کرنا ہے" اور مضاف میں کتاب کی جامیعت سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ دعویٰ نزاد عوری ہی نہیں،

عموماً علماء میں فقط اپنی تصانیف کا آغاز تصور سے کرتے ہیں تصور نام ہے خدا مفروض کا یعنی ہر وہ شے جس کا مفہوم ہمارے ذہن میں یک مرتبہ بلا کسی دوسری شے کی آمیزش کے آسکے تصور ہے، زیدہ با دشاد، انسان، آنا، جانا، مارنا، چلنا، رحم، ہمدردی، عدل، جمیرت یہ سب تصورات کی مثالیں ہیں اسکے بعد تصورات کی بحث چھپرے ہیں اور تصدیق کی تحریت یہ کرتے ہیں کہ وہ نام ہے دو تصورات کے بجھوڑ کا جس سے کوئی مفہوم پیدا ہوتا ہو زیر انسان ہے" با دشاد مصروف ہنگامے ہے، ہلنا ایک ورزش ہے یہ سب تصدیقات ہیں، مل کا نقطہ انتظامی مسطقین کے اس دستور عام کے خلاف تصور ہمین بلکہ تصدیق ہے وہ کہتا ہے کہ تصور تو ایک ایسی اصطلاح ہے جو سمنی کی منت کشی سے بالکل آزاد ہے، تا وقیک وہ بطور تصدیق کے کسی عنصر یا بجز و ترکیبی کے استعمال ہو، اور دصل، تصور کی حقیقت تو اس سقرا ہے کہ وہ ایک بخوبی ہتھی ہے، جسے کسی تصدیق کے قابل فہمنا نہیں کیلئے ہمین ناگزیر اہم استعمال کرنا ہوتا ہے، یہ ظاہر ہے کہ مطلق صرف انھیں بخوبی بخوبی بحث کرتی ہے، جو لیکن اور عدم لیکن کی نوعوں بن سکتی ہیں، اور بخوبی بالکل دو اوضاع ہے کہ کوئی مفروض بخوبی خیال موصوع لیکن عدم لیکن نہیں بن سکتی بلکہ بخوبی

یقین فعدم یقین تو ہمین کوئی ایسی ہی شے ہو گی جس کی بابت کوئی نہ کوئی حکم لکھا  
گیا ہو، تزید "کتاب "جمهوریت" میں صدق و کذب کی کوئی گنجائش نہیں بھتی،  
اس لئے یقین و عدم یقین کے موضوع بن ہی نہیں سکتے، ان مجرود خالات کی ہم  
خواہ کتنی ہی تحلیل و تجزیہ کریں، مگر یہ شے، بجا منطق کے، نفیات کی مشقیں ہیں  
ان کے بھوٹ یا پس کی بابت ہم صرف اسی وقت راستے قائم کر سکتے ہیں جب  
ان کے متعلق کوئی واقعہ سیان کریں، تزید انسان ہے" کتاب ایک معلم تزیدیت رو  
ہے "جمهوریت ایک اعلیٰ نظام حکومت ہے" یہ یقین صدق و کذب کی موضوع  
بن سکتی ہے، کیونکہ اب ہر مجرود خالات نہیں رہے، بلکہ بیانات یا احکام ہو گئے ہیں  
لحواظ سے تصوری نسبتی منطق کا بحث بن ہی نہیں سکتا، بلکہ اس پر اگر منطق میں  
بحث ہو تو صرف اس حدیث سے ہو سکتی ہے کہ تصدیقات و عضایا کے لئے تصورات  
مواد کا کام دیتے ہیں اپنے اگراب تصدیق کی تعریف کرنا چاہیں میں تو کہ سکتے ہیں کہ وہ  
ایک دعویٰ ہے جس میں کسی شے پر تلقیاً اثبات کوئی حکم لکھا یا جانا ہے، یا وہ سے  
القاطن میں تصدیق وہ بیان ہے جسکے ذریعہ سے ذکر ادا شیاء متصورہ کے دریاں  
وصل یاصل فائم کرتا ہے،  
اس تعریف کی بنی پر ایک دقيق سوال یہ پیدا ہوا ہے کہ خود ہے، کا کی

سلو نفیات، یعنی سائیکا لوگی جس کے لئے اپنے تک اردو میں علم افسوس والقویٰ کی اصطلاح رائج  
تھی، اراقم سطح کا درسالہ لمسقی جزیات اسی علم کے ایک سماشجہ پر ہے،

مفہوم اور اس کے جواب ہیں تھیات سے مدد لینا چاہئے اور اپنی کیفیت نفسی کو تخلیل کر کے دکھنا چاہئے کہ جب تک کسی شے کا علم حاصل کرنا چاہئے ہیں تو اس وقت ہمارے ذہن میں کیا مفہوم آتا ہے، ہم سے پہلے تھے اس شے کو لیتے ہیں اور فہرست موحودات فلسفیہ ہیں عنوان اول ہے، اور جو اپنی وحشت مفہوم کے بخاط بے مقولات کی ویامین اعجم الاعamat کا درجہ رکھتی ہے یعنی چوہر، گرفلاسفہ نے جوہر کی بھی دو میں کی ہیں، جوہر مادی یا مادہ، اور جوہر زدحی یا روح اسیہ، ہم ان ہر دو اشیا، کے تصورات کی الگ الگ تخلیل کرتے ہیں،

پہلے جو اہمادی ہیں سے مثال کیلئے اس میز کو جو ہمارے سامنے رکھی ہے، لیتے ہیں، اس کے تصور برقرار کرنے سے پاتے ہیں، کہ اس کارنگ با ای ہر شکل میں سطیل ہے، زمین سے چیز فٹ بلند ہے، چند قسط طولی اعراض ہے، ہم سے آئے فاصلہ پر ہے وغیرہ ملحوظ بخوب کر کے دیکھو کہ ان سب کا حاصل صرف اس قدر کہتا ہے، کہ اس سے ہمارے اعجم راپ بصیری ایک خاص طریقہ تاثر ہوتے ہیں، ہم یہ بھی پاتے ہیں کہ اس میں کچھ وزن ہو مگر اس کا تاثر بھی اسی قدر ہے کہ اس سے ہمارے عضلات ایک تاثر نجی بہت اثر ہوتے ہیں اور بعد ستم بھی پاتے ہیں کہ یہ سخت اور ٹھوس ہے مگر اس کا مفہوم بھی اس سے زائد کچھ نہیں نکلتا ہے وہ ایک وسیعی طریقہ بھی ہمارے عضلات کو تاثر گر رہی ہے بغرض اس طرح میز کے جس قدر اعراض بھی فرض کئے جائیں، ان سب کا حاصل بالآخری نکلے گا، کہ ہمارا

نفس اس سے فلان فلان طرز پر متاثر ہو رہا ہے، اب فرض کر د کہ تھوڑی دیر کپڑے میز سے اس کے خواص کیمیائی و میکانیکی سلسلہ ہو گئے، تو ہمارے پاس اس کے محض کر کر نہیا ہمارے علم میں اس کے آئنے کے کیا ذرائع باقی رہ جاتے ہیں، ؟ فرض کر د کہ اسکی تکلیف و صورت، جسامت، ارتفاع و وزن وغیرہ کوئی خصوصیت ہم محسوس نہیں کر دیں، اور ہمارے آلات جو اس کے کسی انداز پر بھی متاثر نہیں ہو رہے ہیں، تو اسکا وجود، اسی اس مادی دنیا میں کیونکہ ہمارے علم میں آسکتا ہے؟ ظاہر ہے کہ کسی طرح، اسی نہیں، اسی صورت میں ہمارے لئے اسکا وجد اس کے عدم سے کسی طرح متاثر نہیں ہو سکتا، اس سے ثابت ہوتا ہے کہ کسی ماڈی شے کا وجود، اور اسکی محسوسیت متعدد الفاظ ہیں، اس پیارا پر کہ سکتے ہیں، کہ ماڈی، جہاں تک ہمارے علم کا تعلق ہے احساسات (یا امکانی احساسات) کے مجموعہ کا نام ہے، اور جہاں خود اس کی ماہیت کا تعلق ہے، وہ ایک بھول الماہیت وجود ہو جو ان میں احسان کی پر نیکی کا باعث یا کم از کم، انکامو قع و محل ہو رہا ہو۔

اس کے بعد جب ہم جو ہر روحانی یعنی نفس یا روح کی تخلیل کرتے ہیں تو یہی ایسے ہی نتیجہ پر پہنچتے ہیں اُن کہتا ہے:-

جس طرح ماڈی کے متعلق ہمارا تصور بر جمیکی احساسات کی ایک نامعلوم گلہ تصور ہے، اسی طرح کا تصور بھی ان احساسات کی قبول کرنے والی ایک نامعلوم ہستی کا تصور ہے..... جس طرح ماڈی وہ بھول الماہیت ہستی ہے، جو احسان

کو رائیگزتہ کرتی ہے، اسی طرح روح وہ مجھوں الماہیت ہتی ہے جو ان احساسات کا محلِ قوع ہے،..... ہمین اپنے نفس کے بارے میں جس شے کی اطلاع ہے، وہ صرف گویا حالتِ شوری کی ایک ڈور بالڑی ہے، یعنی مرکب و مخلوط احساسات، خذبات، تصورات اور ارادوں کا ایک تسلسل ہے، اور اس ایسے یہ بالکل صحیح ہے، کہ ہم اپنے میں ایک ایسی شے کا وجود دیاتے ہیں جسے اپنی ذات، یا اپنی روح، سے موسم کرتے ہیں، ہمارے متفق احساساتِ مختلفات سے علیحدہ و ممتاز ایک شے ہی، اور جس کے متعلق ہمارا یتھیال ہوتا ہے کہ وہ خود کوئی تصور نہیں، بلکہ تصورات کی حالت ہے..... لیکن وہ شے جسے خواہ، ہم اپنی ذات ہی سے کیون نہ تعبیر کریں، نی تفسہ کیا ہے، اس کے جانتے کا ہمارا کسی کوئی ذریعہ نہیں، بیکار اس کے کہ ہم یہ تھنہ پر قناعت کریں کہ وہ ہماری کیفیاتِ شوری کے تسلسل کا نام ہے”

تصورات یا لامکی تکلیل سے معلوم ہو اک جہان تک انسانی علم کا تعلق ہے تمام جو اہر کی خواہ وہ مادی ہون یا روحانی یقینت اس سے زیادہ پچھلے نہیں کرو احساسات و کیفیاتِ شوری کا مجھوڑیں، مادہ ان کا محک ہوتا ہے، اور روح ان کی حالت ہوتی ہے،

جب یہ خشک ہیر کا ہوا جگہ کو فلاسفہ قائم بالذاتِ تسلیم کرتے آئے ہیں، تو اعرض کا سبق و ذاتی وجود کوئی بھی تسلیم نہیں کرتا، وہ ترب رجھے اولیٰ عرض اضافی،

اور اپنے وجود کے لئے ایک صاحبِ شور کے احساسات پر مشروط اور اس کے تابع ثابت ہون گے تجھ نہیں بھلا کہ کل موجوداتِ عالم جو ہمارے تجربہ میں آتے ہیں خواہ جو ہم ہوں یا عرض تھام تھام رہی کیفیاتِ شوریٰ پرستی، اور انہوں سے ماخوذ و مرکب ہیں اور ہم ان جو شے دریافت ہو سکتی ہے، وہ صرف اپنے ہی شور کے تیزیات ہیں، نہ کہ موجوداتِ عالم کی اعلیٰ کیفیت اپس ایک اہم سائنس کا فرضِ اولین یہ ہے کہ اپنی توجہ بھض مظاہر فطرت کے علیل و متنازع کی دریافت تک محدود رکھے اور فلسفہ کی طرحِ ماہیت و کہنے کے انکشاف کے درپے نہ ہو۔

منظار اسطوین ایک مرکہ الاراجحث مقولاتِ عشر کی تھی، اسطوین کہا تھا کہ ہم جس قدر بھی الفاظاً بول سکتے ہیں وہ مفہراتِ ذیل ہی میں سے کسی نہ کسی پر ولات کریں گے،

- ۱- جوہر ( ذات )      شلاؤ ، انسان ، زید ،
- ۲- کم ( مقدار )      شلاؤ ، سائز یا پانچ فٹ لاتا ،
- ۳- کیف ( صفت )      شلاؤ ، عالم جیسیں ،
- ۴- اضافت ( تعلق و نسبت )      شلاؤ ، اس سے بڑا اس کا نصف ہے اسکا دو حصہ ہے
- ۵- این ( مکان )      شلاؤ ، آئین پر اسکوں میں ،
- ۶- صتی ( زمان )      شلاؤ ، آج ، اس وقت ہیلی اکتوبر ،

۱۰ - افعال مثلاً، کرسی پر ٹھیکا ہے،  
 مثلاً، مسلسل ہو، لباس سے آرائی ہے،  
 مثلاً، پڑھتا ہے،  
 مثلاً، پڑھایا جاتا ہے،

۹ - فضل مثلاً، مثلاً،

۸ - ملک مثلاً،

۷ - رخصم (ہیئت) مثلاً، کرسی پر ٹھیکا ہے،

اس سطو کی تبلیغ و پیغام سال سے زائد تک دنیا میں جاری رہی، اس ساری تاریخ میں غالباً اس استثنائے بحیثیت کی نے اس کی تنقید و تحقیق نہ کی، لیکن مل کر اسے کہا اس سطو کی اسکے میں متعدد خامیاں ہیں، جن میں سے دخویں صفت کے ساتھ فائل ذکر ہیں،

(۱) اولاً یہ کہ اسکی بناءٰ یقیم کی صحیح معیار و اصول پر زمین، یک سطحی و عالمیہ طور پر موجودات کے چند اصناف فراز دے رہے ہیں جبکہ مثال ایسی ہے کہ کوئی شخص عین حیوان کو ان انواع میں تقسیم کرنے لگے، انسان، پھر اسے، گھوڑے، اور گدھے، ظاہر ہے کہ ایسی صورت میں ایک ہی شے مقدمہ و عنوان اماث کے تحت میں داخل ہو جائے گی، جو ایک سخت منطقی تقسیم ہے، چنانچہ اسی یقیم میں چریڑ کو اور کیفت کے اندر داخل ہیں اور اصناف کے زیر عنوان ہیں، اسی طرح صفات کا عنوان سرے سے فضول ہے پاچھوڑ ضمیح اور این میں بھی کوئی معنوی اختلاف نہیں،

(۲) ثانیاً یقیم اس جیشیت سے بھی ناقص ہے کہ بعض اصناف موجودات این

مرے سے چھوٹ گئے ہیں، مثلاً تمام کیفیاتِ شوریٰ حظ و الم، غم و سرت، هر قوتِ فکر  
خود، غصب، انصوریات، تخلیل وغیرہ کریں جیزین ارسطو کے عنوانات میں سے کسی کے  
تحت ہیں نہیں آئیں،

اس کے بعد مل نے خود اپی اسکم بیش کی ہے جو حسب فیل ہے،

(۱) کیفیاتِ شوریٰ

(۲) جوہر

(۳) عرض (اسکی تین صورتیں ہیں،)

(۴) کیف

(۵) کم

(ج) اضافت

مل کی تقسیم موجودات بیانے خود مکمل و جامع ہے، پہلے اس نے صحیح اصول  
پر تمام موجوداتِ عالم کو دو حصوں میں تقسیم کیا، ایک وہ جنکا وجد خارجی ہے دوسرے  
جنکا وجد بخش ذاتی ہے، آخر الذکر کو اس نے کیفیاتِ شوریٰ سے تعبیر کیا اور دل انہی  
کے پھر دھستے کر دیے اولًا وہ جیزین جو قائم بالذات ہیں، یعنی جواہر ثانیہ وہ جو ذاتی  
وجو کیلئے اول الذکر کے محتاج ہیں یعنی اعراض، اب اعراض کی تین قسمیں ہیں جن سے  
باہر کسی عرض کا ہوتا نکن نہیں، یا تلوڑ عرض کی جو ہر کی صفت ہوگی اسکل نے یہ کسی

مدرسہ کیا، جو اس طوکے متعدد عنوانات مثلاً یقین فعل، الفعال، ملائکہ و وضع  
پر جاوی ہے، یا اسکی تعداد و مقدار بیان کرے گی جس کے لئے اس نے عنوان کم  
قائم کیا ہے، اور یا پھر اس کے ذریعے و دوچیزوں کے باہمی تعلق و رتبہ کا اندازہ بھی  
مثلاً لفظ والذ کیہ بیشتر پہنچے لفظ مقابل اولاد پر و لالہ کرے گا یا لفظ حاکم، کہ اسین  
بیشتر اس کا مقابل مفہوم حکوم مخفی رہے گا، وسیعی ہذا، غرض اس طرح کا نہ  
کی کسی ہستی کو بھی لے لو، وہ مل یعنی ان عنوانات خسہ میں سے کسی کسی کے تحت  
لیگہ پائے گی،

لیکن اسی کے ساتھ مل نے اس طوکے مقولات پر جو تکمیلی گی یہ، وہ  
ہمارے نزدیک صحیح نہیں، مثلاً وہ کہتا ہے کہ مقدارہ و وضع و قوہ این مفہوم ایک  
ہی مفہوم پر و لالہ کرتے ہیں، لیکن یہ کسی طرح صحیح نہیں، مقولہ این کسی شے کے  
صرف محل و مقام کا پتہ دیتا ہے، زیداً جہاڑر سے گھر و مکان کے اندر ہے وہ لکھنڑ  
میں رہتا ہے، یہ سب مقولہ این کی شالین ہیں، مگر اس امر کا مطلق پر نہیں چلتا  
کہ وہ شے کس وضع اور کس مہیستہ میں ہے زیداً اگر جہاڑر ہے تو لیخا ہے یا گھنڑا؟  
غم گھنکان کے اندر ہے تو چاری پر لیٹا ہے یا کسری پر لٹھا؟ اس طرح کے سوالات کا  
مقولہ این سے مطلقاً جواب نہیں ملتا، ان کے حل کرنے کیلئے اس طوکے نظام تقسم  
ہیں ضروری تھا کہ ایک علیحدہ مقولہ وضع کیا جائے اور اسی کا نام مقولہ وضع ہے، اسکے  
قطع نظر کے مل کا سببی طراً اعتراض یہ ہے کہ اس طوکے نہست میں بعض اصناف

موجہ و است مردہ سے پھوٹ کر یہیں لیکن غور کرنے سے خلوم ہوتا ہے کہ یہی صحیح ہے ایک ٹھیک شوری اس طور کا صول کے مطابق، اس کے مقابلہ جو ہر کے تحت یہیں پڑا آسکتے ہیں،

حیثیت یہ ہر کہل کا نقطہ خیال، اس طور سے بالکل خافت ہے، اور دو نوں کی تھیات اپنے اپنے نقطہ خیال کے مطابق، اور دیجائے خود بالکل صحیح ہیں مل نے کائنات کو مختلف طبقات اور اصناف میں تقسیم کرنا چاہا اور یہیں کامیاب رہا، اس طور کا مقصد یہ نہ تھا، اس طور کے پیش نظر پر مسلمانوں کو جلوں میں جتنے اور جسیں تمم کے پیدا رہوں گے ان ان کی خبر کن کن عنوان اسے منکل سکتی ہے، اس کا جواب اس نے دیا کہ وہ طریقون پر یعنی یا تو وہ خبر کوئی اس کم ہو گی جس کیلئے اس نے مقابلہ جو ہر کہا یا وہ خبر کوئی حصہ نہ ہو گی جس کیلئے اس نے متوالہ تدبیت، کم، و اضافت، قائم کر کے یا وہ خبر کی فعل کی منکل ہو گی جس کے واسطے اس نے مقولات ضم میلات فعل، انفعال رکھے، اور یا پھر قواعد زبان کے لحاظ سے ہم اس خبر کو علاقوں کی ہیں گے جس کیلئے اس نے مقولات میں دیں قرار دیئے اس کم جدول ذیل کی دروسے کا سامنی پہنچنے آئے گی،

|                                                                          |          |
|--------------------------------------------------------------------------|----------|
| مقولات عبارت ہے کہ                                                       | کم       |
| مقولات میں کم و اضافت،                                                   | حافت     |
| مقولات ضم، مکمل فعل و انفعال،                                            | فعل      |
| مقولات میں دیں قرار دیئے اس کم جدول ذیل کی دروسے کا سامنی پہنچنے آئے گی، | منکل فعل |

اب اس حیثیت سے اس طور کے نظام مقولات پر نظر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ الگ صرف دنگ کے اصطلاحات جامن دل ہیں، تو اس طور کے مقولات بھی ہیں اور اسی قدر ہیں جیسے کیاک و سب کے نقطہ نظر بخیال سے مل کے،

یہاں تک مل سے موجودات کی تجویز کی، اور منطقی نقطہ نظر بخیال سے ان چیزوں کے نظر کی، اس کا ذکر تھا، اس کے بعد قابل ذکر مثال کی وہ تقدیم ہے جو اس نے منطق مروج کے قائم کروہ معیار استدلال یعنی قیاس کیل کی، تیاس منطق قدم کی مصلحت میں، وہ عمل فکری ہے جس کے ذریعہ سے ہم درستھانیا کی وساحت سے ایک تیسری قیمت پر بخچتے ہیں، جو ان کے مادی یا اون سے کم وسیع ہوتا ہے، تیاس نام ہے ایک نقطہ نظر استدلال کا ذر و قصیدوں کی وساحت سے جو اسی قدر عام و وسیع یا اس سے زائد عام و وسیع تر ہوتے ہیں،

”کل انسان نالی ہیں“

”زید انسان ہے“

”رہنداز زید فانی ہے“

یہ ایک فوند ہے تیاس کا، اور تدیم منطق کا دعویٰ ہے کہ اصول استدلال

کو اسی قابل میں ڈھندا چاہتے ہیں،

اس مثال میں ناظرین نے دیکھا ہو گا، کہ پہلے ہم نے تمام انسانوں کے متعلق

ایک عام دعویٰ کیا اس کے بعد ہم نے اسی پر ایک دوسرے دعوے کا اضافہ کیا جو اس فروخاں کے متعلق تھا، اور پھر ہم نے اس خصوصیت کو جو مقدمہ اول میں تمام افراد انسانی کے متعلق بیان کی تھی، ایک فروخاں کے ساتھ نسبت کر دیا، اس سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ تیجہ میں ہم نے کوئی نئی بات پیدا نہیں کی، بلکہ صرف عام سے خاص کو پہنچ گئے، اور مقدمہ اول میں جو شفیعی و مقدار تھی، اسے تیجے میں واضح داشکارا کر دیا گیا، مونجوب ہم نے یہ کہا کہ ایک انسان فانی ہیں، تو اس کے اندر زید بھی لازمی طور پر آگئی کہ وہ بھی ایک انسان ہے، گویا ان ہم نے صراحت نام نہ لیا ہو، پس تیجے قیاس میں ہم اس سے کچھ زیادہ نہیں کرتے بلکہ زید کے نام کی تصریح کے ساتھ اسے فانی ہونے کا اعادہ کر دیتے ہیں، ورنہ بلا تصریح اس اس کے فانی ہونے کو تو ہم مقدمہ اولی میں تسلیم ہی کر رکھے ہیں،

تو کیا استدلال کا عام و مرقوم طریقہ ہم ہے، کیا منطق قیاسی محض تھیں شامل کے متراود ہی، کیا قیاس سے ہمارے علم میں کچھ بھی اضافہ نہیں ہوتا، مسری نظریں بیشک ایسا ہی معلوم ہوتا ہے لیکن مل کی تیئیں اس سے نہیں ہوتی اور اس سوال کا ایک بکال مختلف جواب دیتا ہے،

اس سلسلے میں سب سے پہلے یہ امر مخاطر کھانا چاہئے کہ زید جس کی بابت ہم اس تیجے پر پہنچے ہیں، کہ وہ فانی ہے، ہنوز زندہ ہے اور اس نے مٹاہے کی بنابر کوئی پھی اس کے فانی ہونے کا دعویٰ نہیں کر سکتا لیکن اسی کے ساتھ ہم استدلال قیاسی

کی مدد سے اس نتیجہ پر یقینی طور سے پہنچ جاتے ہیں، کہ وہ ایک روز فنا ہو گا، اس سے صاف  
ظاہر ہے کہ قیاس کی مدد سے ہم جدید شناج ہمکار پہنچتے ہیں، اور معتبرین کا یہ خیال ہوتا  
ہے پہنچتے ہیں، کہ قیاس کے نتیجے میں صرف مقدار اولیٰ کی تکرار، تصریح ایک کے ساتھ ہوتی  
ہے، غرض قیاس کی وساطت سے ہم جدید شناج ہمکار توہہ حال پہنچتے ہیں، البتہ  
محلِ نظر جو کچھ ہے وہ یہ ہے کہ آیا اس نتیجے کا اصل موارد صرف مقدار اول سے مصل  
ہوتا ہے، یا نہیں اور سے؟

عام مذکوقین شقِ اول کو اختیار کرتے ہیں، لیکن اس مسئلہ پر (جیسا ابھی لگ رکھا)  
ایک ہمکار اعتراف یہ وارد ہوتا ہے کہ اس صورت میں ہم نے ایک تھی و مقدر شے کو  
محض آشکار کر دیا، ایکن انتراج و استنباط کیا ہوا؟ بلکہ بعض معتبرین تو ترقی کر کے  
یہاں تک کہ جاتے ہیں، کہ یہ طبقہ استدلال، فضول، نبیجاہ رہی نہیں، بلکہ قطعاً  
مقابلہ آمیز ہے لیکن بھی جب ہم نے دعویٰ یہ کیا کہ زید فانی ہے، اور اس پر دلیل آ  
یش کی کہ، کل انسان فانی ہیں، تو جو شے ہمیں ثابت کرنا تھی، اُسی کو ہم نے اپنے  
بیوت، ایش کر دیا، اور اس طرح ہم اس مشهور مقابلے کے قریب ہوئے جیسی کام  
مصادرة علی المطلوب یا (CONFISCATION OF PRINCIPAL) ہے یعنی  
دعویٰ ہی کو بطور دلیل و ثبوت میش کر دیا، اس لئے مل نے شقِ شانی قبول کی، وہ  
کہتا ہے کہ اس جدید نتیجہ کے موافق اصل مأخذ مقدار اول نہیں، بلکہ ہمارا یقین ہے  
کہ زید کے اسلام، ہمارے اسلام، نیز وہ تمام اشخاص، جو ان کے معاصر تھے،

گلشنہ زبانیں وفات پا سکیں، اس واسطے زید بھی یہاں بی خصوصیات اساسی کے  
لحاظ سے بالکل ان کے مشابہ و مثال ہے، وفات پا لے گا، پس ہمارے تجھے کی حصل  
شہادت، مقدمہ اول ذکری، نہیں بلکہ تجھے وقارت نہ ہے جس کے حصل کو ہم نے  
بعض ایجاد و اختصار ایک لکھے کی صورت (ذکری)، میں بیان کر دیا ہم، بکرا وغیرہ  
متعدد افراد کو ہم نے خود مرتبہ دیکھا، اور یہ شمار افراد کی موت کا ہمیں نہایت محترم  
ذریع سے علم ہوا، پس ہم نے اپنی ان معلومات، اپنے اس لیفٹن کو اس لکھے کی صورت  
میں جمع کر دیا، اور اب آئندہ جو کچھ تاریخ مستنبت ہوں گے، انکا حصل مأخذ ہمارا یہ  
یعنی یوگا یہ جو حیات (یعنی متعدد مشاولوں سے علیحدہ علحدہ) حاصل ہوا ہے نہ کہ  
قفسیہ لکھہ یہ صرف ایک یا دو اشیا اخلاق اور کام دیتا ہے، اس پر وحیقت  
کام (ستنباطات کی بنیاد، مرطلا تجھے نہیں تھیں) ہے، اور سرحدید تجھے میں ہم بعض چیزیں  
ہی سے بعض دوسرے جو یہ ایک پہنچتے ہیں،  
خود مل کے لحاظ قابل مرطلا نہیں،

”جتنے قضیائے کہیں ہوئے ہیں اکی حیثیت صرف یہ ہوتی ہے کہ وہ رحیم ہوئے ہیں،  
جیسیں ہم نے اپنے جزوی تجھیات کو خلا صدر ج کر لیا ہے، اور جن سے ہمیں آئندہ اخفر  
تاریخ میں شہولت ہو گی، پس ہر قیاس کے مقدمہ اول کی یہی حیثیت ہوتی ہے اور  
جو تجھے کہا لاجانا ہے، وہ اس سے نہیں، بلکہ اس کے مطابق ہو گا لاجانا ہے، مقطی  
حیثیت سے اس کا حصل ماقصر روجی اور واقعات ہوئے ہیں، جیکے انتقام رئے قفسیہ

لکھتے فاعل کی جاتا ہے، یہ تصریح نظر اکریو جو سیاست، مکن ہے کہ توہن سے محروم ہیں، لیکن ایکا ملخص، جو درج اجسٹریٹو تھا ہے، ابی رہ جاتا ہے، جیسے اُنکی تفصیلات کا تواریخ نہیں لگت، مگر سون ان کے وہ عالم خصوصیات تھا مگر محفوظ رہتے تھے، جیل یا پریس ان کے مثال دافتہات، کے مشتمل ایسی صحیح طور پر استیضاح شائع کر سکتے ہیں۔ اب اس قیاس کے ذریعہ سے یقین بھاگتے ہیں، وہ گورنر ایسٹ انڈیا صنعت پر ڈھر سے اخوز ہوتا ہے، لیکن وحیقت وہ تھی کہ انہیں ان کو شدہ فرماوٹ شدہ جزئیات سے ہمچوں کا خلاصہ سوچت ایک کلیک کی صورت میں ہمارے پیش لکھیجیا اس پیشہ کا شعبہ صحیح کیسلیے بھی ضروری ہے کہ اس کلیک کی تھیجوریم میں کوئی غلطی نہ ہو، چنانچہ منطقیں نے محبت قیاس کیلئے یقینی و ثابت مقصود کے ہیں، ان سب کا

یہی مقصود ہے،

اس سے واضح ہو گیا ہو گا کہ قیاس کی یہ تعریف، کہ وہ کلیات معلوم سے جو سیاست میں ہمچوں کے نام ہے، صحیح نہیں ملے صحیح طور پر ہوں، اسنا چاہیے کہ استنبات طبقاتی کی اسی تعریف کی تصدیق ہو رہی تھی، اس کے پیچے ہیں، چنانچہ علی زندگی میں قیاس کی اسی تعریف کی تصدیق ہو رہی تھی، فرض کر کر ایک ڈاکٹر کی تعریف، کہ الموت مریض کو دیکھنے جاتا ہے اُسے اپنی یاد مار گزد شہر تجربات کی پیشہ معلوم ہے کہ جب بعض عالمات کی عرض میں پائے جاتے ہیں تو اس کی نبوت قریب الرور ہوتی ہے اب مکن ہے کہ ڈاکٹر اپنے مانی انسپکٹر کو ان انفاظ میں ادا کرے کہ

”وہ کلی مریض ہو فلاں فلاں علامات رکھتے ہیں، قریب مرگ ہوتے ہیں“ لیکن یہ صرف زبان کا طرز ادا ہے، ورنہ اسے راقیت کی رو سے جس شے کا علم ہے، وہ صرف اس قدر ہے کہ اسوقت تک اس کے علم میں جتنے مریض اُن خاص علامات کے ساتھ ہیں، انہوں نے جلد وفات پائی ہے، اور اس سے وہ تیس قائم کرتا ہے کہ چونکہ یہ مریض چند خاص حیثیات سے، ان گذشتہ مریضوں کے بالکل مشابہ اور مثال ہے یہیں یہی قریب مرگ ہے، یہ تحقیقت بالکل واضح اور علم ہے کہ اسے اپنے موجودہ ذریعہ ملیض، یا آئندہ مریضوں کی بابت کوئی تحریک نہیں، بلکہ وہ جو کچھ علم رکھتا ہے صرف گذشتہ مریضوں کا رکھتا ہے، البتہ تھوڑی زبان، میں سوالت اور تقریر میں اختصار کی غرض سے وہ گذشتہ اور آئندہ مریضوں کے درمیان کسی فرق کا اظہار نہیں کرتا، اور لفظ درکل“ یا تامہ“ کا استعمال کرتا ہے حالانکہ اس کا درعہ ہمیشہ یہ رہتا ہے کہ وہ اپنے تحریکات سالیقہ کے اعتماد پر، ماضی و مستقبل کے درمیان مغلظت فرض کر کے آئندہ کے بابت احکام لگا رہا ہے:-

اُسی طرز استعمال کا نام استقرار ہے، مل کے الفاظ میں استقرار دہل فکری ہے جبکہ وساطت سے ہم اس تحریک پر ہمچیز نہیں، کہ جو کچھ ایک یا جنہیں حالات میں صحیح ثابت ہے وہ ان تمام حالات میں جو یہیں حیثیات سے ان گذشتہ حالات کے مغلظت ہیں صحیح ثابت ہو گا،“

اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ استقرائی شاخ کا اصل الاصول ہمارا یہ عقیدہ ہے اکر جن علل کے جو محاول گذشتہ زمانہ میں پیدا ہو چکے ہیں، ان سے بہیشہ وہی پیدا ہوئے ہیں کیونکہ کویا احتی و مستقبل و دونوں ایک ہی قانون کے پابند ہیں، یا دوسرے الفاظ میں یوں کہنا چاہیے، کہ نو ایں فطرت میں کوئی تغیریت ہوتا، بلکہ جو قوانین قدرت آج دش ناکھبریں پیشہ علی کرتے تھے، آج بھی بعینہ اسی طرح مالی ہو رہے ہیں، دراصل یہی وہ کلیہ ہے جس پر اکر ہمارے تمام استقلالات، تمام استنباطات، اور تمام استدلالات کا ساری ششی ہوتا ہے اور یہی وہ اصول اولین ہے جس سرہم شخص منطقی اشکال میں نہیں، بلکہ اپنی زندگی کے ہر ہزار سے جزوی واقعہ میں، علیٰ کرتے ہیں، ایک عامی سا عامی شخص بھی اگ کے تزوییک جاتے ڈرتا ہے اور پورا لیکھن رکھتا ہے کہ وہ جملے کی ای خیال ہمیں کرتا، کہ گواب تک وہ جلاتی آئی ہے، مگر شاید ائمہ نہ جملے ایک چاہل سے جاہل شخص بھی دریا میں کوڈ ڈرنے کا تیکھ پورے لیکھن کے ساتھ ملا کت جانتا ہے، اسے یہ خیال ہمیں گذشتاکہ اگر ہر آن تکم پانی پر ایغزق کرتا رہا مگر اب شاید اس کی خاصیت تبدیل ہو گئی ہو، غرض ہماری زندگی کا سا کاروبار، بلکہ کسی قید و استثنا کے اسی اصول یعنی نظام فطرت کی کریگی اور نو ایں فطرت کی بیانیت پر حل رہا ہے،

لہ اور یہی روحانیم ہے جہاں مل جیسے شکل و لمحہ کوہی و لدن تجہد لیسْتَهُ اللہ تبدیل بلا کا اقرار کرنا پڑتا ہے،

لیکن اس مبحث میں ایک غور طلب مسئلہ ہے کہ ہمارے اس اعتماد میں کیونکی  
فطرت میں اختلاف مارج کیوں ہے؟ بالفاظ دیگر، اصلی کیا وجہ ہے، کہ کسی موقع  
پر تو ہم قوائیں قدرت کی ہمہ گیری کو قطعاً ناقابل تجزیہ درائل سمجھتے ہیں، مگر کسی موقع  
پر ہم ان میں مستثنیات کا وجود بھی تسلیم کرتے ہیں؟ فرض کرو، ایک سیاح دو دراز  
مالک کی سیاحت سے واپس آکے ہم نے سی خاص جزیرہ کی بابت یہ بیان کرتا ہے  
کہ وہاں طوسلے سفیرنگ کے ہوتے ہیں، ہم اس روایت کو پذیریں دیں کہ یہیں کوئی  
ہیں، حالانکہ اج تک ہمارے تجربہ میں کوئی سفید طوطا نہیں آیا تھا، اور ہم اب تک  
یہی سمجھتے تھے کہ طوطوں کا زنگ بہیشہ سبز ہوتا ہے، لیکن اگر وہی سیاح یہ روایت  
بیان کرتا ہے کہ فلان جزیرہ کے باشندوں کے سراؤں کے شانہ سے بلند نہیں، بلکہ  
شانہ سے سیچ ہوئے ہیں، تو ہم اس روایت کے تسلیم کرنے سے قطعاً انکار کر سکتے  
ہیں، اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر اس اختلاف میں کیا وجہ ہے؟ ہمارے ہمراہ  
تجربات سے جس طرح ایک بیان دوہوی، اسی طرح دوسرا بھی ہے، پھر اس کا  
کیا باعث ہے کہ بھلی روایت کو تو ہم قبول کر لیتے ہیں، اور دوسری سے انکار  
کرتے ہیں، کیا ہمارا یہ طرزِ عمل، ہمارے دعوے سے ذکورہ بالا کے منافی نہیں؟  
مل اس کے جواب میں کہتا ہے کہ نہیں یہ طرزِ عمل یعنی گنجی فطرت سے تنقض  
نہیں، بلکہ یہیں اس کے مطابق ہے، یہ سچ ہے کہ اب تک طوطوں کا زنگ  
بہیشہ سبز مشاہدہ کیا گیا ہے، لیکن خود ہمارا اور میں ترجیح ہی ہمیں بتاتا ہے کہ لوگ

حیوانات یک تیغہ پر یہے ہے، مختلف انواع حیوانات کے مختلف اللوں ہوتے ہیں، بلکہ ایک ہی نوع کے مختلف افراد کے مختلف رنگ ہوتے ہیں، ایک ہی کئے کے چند نئے ہوتے ہیں، کوئی سیاہ ہوتا ہے، کوئی سفید، اور کوئی ابھی بھی حال چندو پرندہ، تمام حیوانات کا ہے، اس لئے جب ہم نے یہ روایت سنی، کہ ایک نوع حیوان کا رنگ اس سے مختلف پایا گیا جو اب تک ہمارے مشاہدہ میں آئا تھا تو اس ہمارے اصولی کلیہ کی متعلق تر و نہیں ہوئی، بلکہ یہ تپر تو ہمارے اس تجربے کے عین مطابق ہے، کہ ایک ہی نوع کے بعض حیوانات اپنے ہم نوع بھل دوسرے حیوانات سے دھوچا جیکر ان کے دو میان اختلاف و دیشیت بھی ہو، مختلف اللوں ہوتے ہیں، مختلف اس کے دوسری روایت ہمارے تجربات متحدہ کی معارض ہے، انہر فرتوں کے اس لیے، بلکہ ساری جنگی حیوان ہیں، ہم نے ہمیشہ یہ پایا ہے کہ سرشارہ سے اوپر ہوتا ہے، اور اس کے مقابلہ یک مثال بھی اب تک ہمارے تجربے میں نہیں آئی، لیکن اس روایت کی صحت سے انکار کرنے پر، ہم اس لئے حق بجانب ہیں، کہ یہ ہمارے نہ کوئوں بالا اصولی کلیہ ایسی کرنی نظام فطرت کے تناقض ہے، اور بالآخر ہمارا وہی دوسری صحیح ثابت ہوتا ہے کہ ہمارے تمام عجائب اور ہمارے تمام مسلمات و معتقدات کی اصل بنیاد اس کلیہ پر ہے کہ نظام فطرت ناقابل تغیر ہے، اور قوایں تدرست میں تیغہ و قبیل کو دخل نہیں، اُن اور قبیل کے پر وہ کو اس جواب پر ڈالنا ہے، جا لائکہ اس پر بھی یہی جرج ہو سکتی ہے کہ اختلاف لوں

ہی کی طرح حیوانات کی جسمانی ساختوں میں بھی فرق و اختلاف لریمار سے تجویز  
سے باہر نہیں!

مل کی کتاب کا شاپر سے زیادہ مجید احمد حضرت وہ ہی جس میں اس نے قانون تحلیل  
یا سببیت سے بحث کی ہے، فلاسفہ والیں نے علت کی عجیب غریب تعریفات کی  
ہیں، اور اسکی جو اقسام قرار دی ہیں، وہ ان سے عجیب تر ہیں، مل کو ان کا ایک  
حرف تسلیم نہیں دو، علت کا صرف وہ تسلیم کرتا ہے، جو بھرپور سے ماخوذ ہو، اور  
اس نے جو اعلیٰ اس کو مسلم ہیں، انکا وارہ صرف ادیت تک محدود ہے، علت  
کی جو تعریف عموماً قرار دی جائی ہے، وہ یہ ہے کہ وہ، وہ واقعہ قسم ہے جو کسی  
واقعہ کو خر سے فرائیش ہمیشہ صد و میں آتا ہو، لیکن مل نے عام شاہراہ سے ہٹ  
کر اسکی تعریف انفاظ ذیل میں کی ہے:-

قلت ان تمام شرائط، ایجادی و سلی کے جمود کا نام ہے، جن کے اجماع پر کوئی دوسرا

واقعہ ہمیشہ صد و میں آتا ہے۔

لیکن اس پر ایک اعتراض یہ دار ہوتا ہے کہ محلوں کے وقوع سے پشتہ  
واقعات مجتہج ہوتے ہیں، جن میں سے کثرت ایسے ہوتے ہیں، جنہیں اس محلوں کے  
وقوع سے مطلقاً سروکار نہیں ہوتا، حالانکہ علت کا اطلاق صرف انھیں واقعات  
پر محدود ہے، جو کسی نہ کسی حیثیت سے اس محلوں کے وقوع میں میں ہوئے ہوں

پس بے تعلقات و اتفاقات کو اصل مسببات سے علیحدہ و ممتاز کرنے کی کی صورت ہے۔ فرض کیا کہ ایک شخص ہفتہ کے روز کو ٹھے سے گرا، اور گریا، اسکی موت ایک معلوم ہے، اب اس معلوم کے پیشہ و اتفاقات کا احصار کیا جائے گا، تو اس میں یہ واقعہ بھی شامل کرنا پڑے گا، کہ ہفتہ کا ون تھا، حالانکہ یہ ظاہر ہے کہ اس شخص کی موت کے موقع میں ہفتہ کے روز ہونے کو مطلق دخل نہیں، پس اس کا کیا طریقہ ہے، کہ ایسے غیر معقل اور عجس انعامی مقدم و اتفاقات کو حقیقی علل سے ممتاز کھا جائے؟ اس کے جواب میں لیٹھنست علل کے چند قواعدیں کرتا ہے، کہتا ہے، کہ جب کسی واقعہ کی علت کی تحقیق کرنا ہو تو قوائیں ذیل کی مدد سے اس کا بہ آسانی انکشافت ہو جائے گا، ذیل میں وہ قوائیں لفڑیاں ہی کے الفاظ میں مثالوں کے اضافے کے ساتھ درج کے جاتے ہیں،

(۱) طریق طریق

جب لاقعہ زی تحقیقات کی دو یا اکابر مثالوں میں ایک ہی شے مشترک ہوتی ہے تو یہی

سلی جب ابتداء سے اسی میں مضمون رسالہ انطاڑیں شائع ہوا ہے، اس وقت مل کے قوانین مستقر ا کے لئے قانون، اشتراک و قانون اقتدار، وغیرہ کا انتظام اپنے دل سے گڑھ کر کرکے گئے تھے، بعد کو علم ہوا، کہ مسلمان حضفین، ہجھوڑا اصول فقر پر لکھتے والے، ان تمام پیروں کے لئے صدیوں پیشہ سے اصطلاحیں وضع کر کرچکیں اچھا چاہاب اپنیں قدم اصطلاحوں کو لے کر مضمون ہدایت میں مناسب تر ترمیم کر دیکھی ہے،

مشترک شے اس واقعہ کی علت (یا معلوم) ہوگی۔

فرض کیا ہیں تھیں اس مسئلہ کی منظور ہے کہ مجھے ہر ہیں سیال اور سیال پھر ہیں ہوں ای کو نجربن جاتی ہیں، جب ہم بہت سی ہیزون پر اس کا تجربہ کر لیتے ہیں، تو بالآخر معلوم ہوتا ہے، کہ گواہ جام زیر تجربہ ہا ہم بالکل مختلف اقسام کے تھے، اوقات تجربہ بھی مختلف تھے، لیکن جو دادستہ تمام تجربات میں مشترک تھی، وہ اُن اجسام کو حرارت پہنچانا تھی، اس سے نیچہ نیکھلا، کہ واقعہ زیر تحقیق کی اصل علت حرارت ہے۔

(۲) طریقِ عکس،

”جب دو مشا لین ہوں جن میں سے ایک میں ایک لا تھوڑو جو دہوادہ“  
یہ تھا، اور ان دونوں مشا لون میں تمام حالات مشترک ہوں، بھر ایک خاص سے کے جو پہلی مشا میں موجود ہے، مگر دوسری میں غائب، تو وہی ایک شے اس دلائر کی علت ہوگی۔

اس کی توضیح کے لئے ہم پہلی باراکی طرف رجوع کرتے ہیں، ہمارے پیش نظر مختلف و متعدد ہجامت تھے، ہم نے ان دیگر حیثیات سے بالکل اپنیں کے حال پر رہنے دیا، البتہ ان میں سے بعض کو حرارت ہو نیکائی، تو جن کو حرارت پہنچا تھی، وہ مجھ سے سیال، اور سیال ہے ہوائی بن گئے، اور باقی اپنی حالت پر بیڑا رہے، اس سے معلوم ہوا کہ واقعہ زیر تحقیق کا اعلیٰ سبب حرارت ہے،

(۳۳) طرائق احتلاف الوضع بالوضع ،

”جب دو احوال اس طرح کے پیش نظر ہوں، کہ جس حیثیت سے اور جتنا ایک فتح میں تحریر ہوتا ہے، اسی حیثیت سے اور اتنا ایک دوسرے میں بھی ہوتا ہو تو وہ اسکا سبب ہے جو دو سبب ہو گا“

روزانہ زندگی میں اس قانون کی نظریں کثرت سے ملکری ہیں، یہ مشاہدہ ہے کہ اجسام سے حرارت مطلقاً سبب نہیں کی جاسکتی، الیتہ شاہدہ میں یہ روزہ رہ آتا رہتا ہے، کہ جس بھم سے جذبی زیادہ حرارت سبب کی جاتی ہے اسی نسبت سے دیکھا جائے، اور جس بھم میں جذبی زیادہ مقدار میں حرارت پہنچانی جاتی ہے، اسی نسبت سے اسکی انتشار زیادہ ہوتا جاتا ہے، پس یہ ثابت ہوا، کہ مارچ حرارت کے اضطراب و تقلیل اور انجما و جسم کی کمی و بیشی کے درمیان علت و معلول کا رشتہ ہے یہ قانون ہے قول پروفیسرین کے روزانہ زندگی میں سبب زیادہ کار آمد ہے، اس کی مطربندا خیفت مقدار میں روزانہ استعمال کرتے رہتے ہیں، اس سے ہماری صحت کو آہستہ آہستہ نقصان پہنچا جاتا ہے، لیکن اس کے سبب کی طرف ذہن منتقل نہیں ہوتا، اتفاقاً ایک روز ہم وہ خدا زیادہ مقدار میں کھا لیتے ہیں، اور اسی روز اسکی مرضت نمایاں طور پر محسوس ہونے لگتی ہے، اس سے ہم اپنی خرابی صحت (معلول) کی علت کا پہنچل جاتا ہیں،

(۳۴) طرائق طرح ،

”جب کسی ایسے واقعہ کی علت دریافت کرنا مقصود ہو جس کے پیشہ و متعدد واقعات ہیں، تو اس واقعہ کے اتنے بیڑے کو نظر انداز کر دیجے متعلق گذشتہ استقریت سے معلوم ہو جا سکتے ہیں، کوہ مسلمان متقدم واقعات کا محتول ہے، اب اگر کچھ بجز و باتی رہ جائے، تو سمجھ لو، کہ اس کی علت ان پیشہ و واقعات کا بقیہ حصہ ہے“

فلسفہ کا ایک گروہ اس کا قابل ہوا ہے، کہ نظرت انسانی میں ایک خاص قوت عقل و تیزی سے ماوراء جس اخلاقی، ضمیر، یا کاشش کے نام سے موجود ہے جس کا کام نیکی و بدی میں امتیاز کرنا ہے، لیکن جب اخلاقی نیصلوں کی تخلیل کی جاتی ہے تو معلوم ہوتا ہے، کہ یہ سارا کام نفس انسانی کے معوری قوی احساس تیز عقل، ادراک و ارادہ، کریمیت ہے، یہ راب کیا شے باتی رہ جاتی ہے جو ایک مستقل ضمیر کی محتول ہے، یہ ظاہر ہے کہ کچھ نہیں، پس ضمیر یا جس اخلاقی کا مستقل و جزوی سیم کرنا بالکل سے ضرورت نکلا، اسی طرح بہت سے مباحثت اسی قانون حذف و تخلیل کی مدد سے فیصل ہو جاتے ہیں،

ان قوانین اربیعہ کے علاوہ، اہل نئے طریق طرد و طریق عکس کو جمع کر کے اک اور قاعدہ بھی وضع کیا ہے، جس کا نام اُس نئے طریق الطرد والعکس رکھا ہو، مگریہ کوئی مستقل قانون نہیں، اس لئے اسکا پیشی ذکر قلم انداز کیا جاتا ہے،

مل نے اپنی کتاب نظام المنطق کو چھوٹوں میں تقسیم کیا ہے، ہمیں چھوٹوں کی تفہیص اور گزرنگی پر بحث ہے ہے میں اس نے ان اعمال فکری سے بحث کی ہے جن پر استقراء، برآہ راست مشروط و مختصر نہیں تباہ کم دہ ایکن میڈن ہوتے ہیں، اس حصہ کے مہات ایواب حسب ذیل ہیں،

مشائیڈہ، اور اس کا تعلق انتاج سے، چھڑی، اور افکار جوڑو کی تیلی، یہیہ اور استقراء میں ایکی اہمیت فلسفیہ زبان کی خصوصیات تنظیم انواع وغیرہ،

اگر یہ ہے کہ ہر شے اپنی ضد سے پہچانی جاتی ہے، تو منطق کی کتاب ناتمام ہے تو قیکمہ اسکے ذریعہ سے صحیح استدلال کے اصول اور طریقہ کے ساتھ ساتھ اغلاط استدلال سے بھی روشناس نہ کیا جائے، صحیح غلطی، علاج و درج کا ساتھ، چوہی دامن کا ساتھ ہے یہی باعث ہے کہ منطقیں قدیم نے مخالفات سے بھی بحث کی ہے اور اس بھی اس کو چھین سارے قابلہ کے ہمراه ہے،

انتاج نہ کرنے میں انسان سے بولطمیاں ہوتی ہیں، اُن کے سبب دوسری ہو سکتے ہیں، دل کی خرابی، یا دماغ کی خرابی، دوسرے لفظوں میں کوئی اخلاقی تحریک یا کوئی عقلی خرابی، مگر اخلاقی خرابیاں بھی غلط شایع کی جاتی میں قائمہ اور تحریر نہیں بن سکتیں، صند، تتصب، لائچ، ہست و ہری وغیرہ کا برآہ راست یہ نہیں پر اکتا کہ انسان غلط دعووں اور بے بنیار باتوں کا قائل ہو جائے، بلکہ ایک

بہ اور اس سیاست کی خرابیوں ہی کا ہوتا ہے الیت اخلاقی خرابیاں، فہم میں غلط نتائج کی طرف جانے کی استعداد اور قوی اور صحیح نتائج اخذ کرنے کی قابلیت (قوت غور و فکر) کو ضمانت کر دیتی ہیں ہم اس طبق کا سر و کار، اغلاط فکری کی صرف علمی قریبی ہے ہر، اس لئے اس کا فرض ہے کہ وہ دنیا کو ان ہنگامی خرابیوں سے جنگکار اصلاحی نام مخالفات ہر آگاہ کر دے،

کسی پیڑ کو صحیح باور کرنا، درآمد کیلئے اس کے خلاف والائل موجود ہیں، یا کہ اس کی تائید میں کوئی دلیل موجود ہیں، اسی کا نام مخالف طریقہ، (او) سلطنتی اسکے ساتھ تقدیر ارادہ کی شرط کا بھی اضافہ کیا تھا، اسی نزدیک سپاہی قید خرید دیا ہے اب دلیل مخالفت کے باوجود یا ناکافی اور فرو دلیل کے ساتھ، اسی امر کو ماننا دو حال سے خالی نہیں، یا تو وہ عقیدہ اس قدر یہ ہی ہو گا، کہ وہ اپنی دلیل آپ ہو گا اور اس کیلئے اسی خانجی دلیل کی حاجت نہ ہو گی، اور یا اس کے لئے خارجی پیشوہ دو لاٹل کی ضرورت ہو گی، شش اوپر میں مخالف طریقہ اور سی شانی میں انتشار کے اس شش شانی کی ابھی اور دو تسلیمات ممکن ہیں، ایک یہ کہ ترتیب مقدمات مخلط ہو، مثلاً ایک لفظ سے مقدمہ اولیہ میں پھر مرادی جائے، اور بعد میں کچھ اور دوسرے یہ کہ ترتیب مقدمات صحیح ہو، لیکن وہ مقدمات پہاڑ خرو، واقعیت پہنچی نہ ہوئی، پھر مقدمات کے واقعیت پہنچی نہ ہوتے کی بھی دو صورتیں ہیں ایک یہ ان میں قولیں استفار کی خلاف ورزی کی گئی ہو، دوسرے یہ کہ ان کے

اہول دشمن اُن طبقیں کی ایں شکنی ہوتی ہوئی، ان میں سے اول الذکر یعنی مخالفات متعلق پہ استقرار کی یہ وحیوں میں ملکن ہیں، اولادیہ کے جزئیات کے مشاہد میں غلطی ہوتی ہوئی، شاید کہ ان سے جو کلیات و تہیمات قائم کئے جاتے ہیں، ان میں کوئی فروگذشت ہو گئی ہو، بس مخالفات کے کل عنوانات شمار میں پائی ہوئے اور جدول فیل میں ملاحظہ ہوئے،

### متعلق بہ بہت ۔۔۔۔۔ ۔۔۔۔۔ تھببات

|                                |                                     |
|--------------------------------|-------------------------------------|
| شہادت کے خلط تصریح             | ۔۔۔۔۔ ۔۔۔۔۔ مخالفات متعلق پہ ابہام  |
| متعلق میں میں                  | ۔۔۔۔۔ ۔۔۔۔۔ مخالفات متعلق پہ تیاس   |
| متعلق اپیاج شہادت کے صحیح تصور | ۔۔۔۔۔ ۔۔۔۔۔ مخالفات متعلق پہ مشاہدہ |
| متعلق اپیاج شہادت کے صحیح تصور | ۔۔۔۔۔ ۔۔۔۔۔ مخالفات متعلق پہ تیاس   |

اس کے آگے مل نے ہر قسم کے مخالفات کی تفصیل مع اس کی مشاہون کے لئے ہے، جسے ہم ہیان لمحھا درج کر رہے ہیں، ۔۔۔۔۔

۔۔۔۔۔ ۔۔۔۔۔ مخالفات متعلق پہ بہت کوہ تھببات کے مترادف قرار دیکھاں کی

حسب فیل، افلاطونیش کرتا ہو، ۔۔۔۔۔

(الف) یقین کہ قوت خیال کا اس قدر بردست اثر ہے، کہ تہببات و خیالات

حکایتی خارجی کی صورت میں تخلیک ہو جاتے ہیں، رات کے وقت سانپ چوریا اور کسی خونک پریز کا نام نہ لینا، کسی زندہ شخص کی موت کا ذکر نہ کرنا، انگریزوں کے ہان پیرا

کے حدود کو خوب سمجھنا اسی قبیل کے معاملات ہیں،

(ب) یہ لقین کہ افکار بحث و وجود خارجی رکھتے ہیں، تقدیر، قسم، زمان، مکان، زمان، فطرت، پیغمبر طبیعت، بحث، اتفاق، یہ سب تصورات ہیں، جھین، بحیرہ وغیرہ میں نے پیدا کیا ہے، مگر عوام کیا میں، ہیئت سے خواص بھی یہ لقین رکھتے ہیں کہ انکے مقابلہ وجود خارج میں موجود ہیں،

(ج) یہ اعتقاد کہ تمام فطری اعمال، معمول و کافی وجود کی بنیاد پر صادر ہوتے ہیں، فلاسفہ کا ایک گروہ اس امر کا قائل ہوا ہے، کہ کوئی ساکن شے تا و قبیل کرنی خارجی حرکت نہ ہو، حرکت نہیں کر سکتی، اور اس پر استدلال پیش کرتے تھے، کہ اگر کوئی ہوئی، تو براہمہ یا یہ دلیل کو ہو گی یا پائیں کو، یا سامنے کر تو گی یا پیچے کو، اور جو کوئی دلیل شے نہیں، خواص امری کوئی معمول و کافی وجود نہیں رکھتی، کہ ان معمولوں میں سے کسی خاص صفت کو حرکت کرے اس نے حرکت سرے سے نہ ہو گی، یہ استدلال اسی نوٹ کے مقابلہ پر مبنی ہے،

(د) یہ خیال کہ ہوشے ہمارے تصور سے خارج ہے، اس کا وجود محال کر زمان و مکان کو اس بنیاد پر غیر محدود تسلیم کرنا، کہ ان کا محدود و نہ زمان ہمارے تصور میں نہیں آتا، اسی قسم کے مقابلہ کا ترکیب ہوا ہے،

(ھ) یہ عقیدہ کہ زبان کے فروق و حدود حقیقی فروق و حدود کے متنازم ہیں، یعنی طالبیں سے ایک مرتبہ لوگوں نے سوال کیا کہ سیکھ بڑی پیغمبر کیا ہے؟ اس نے جواب

کہ "مکان، کیونکہ تمام چیزیں دنیا میں ہیں، مگر دنیا خود مکان میں ہیں ہے" اس استدال کی ساری بیانیا و لفظ درمیں پڑتے ہے، طالبیں کا خیال تھا کہ جب کوئی شے کسی چیز میں ہو گی تو جماقی حیثیت سے وہ لامحہ چھوٹی ہو گی، حالانکہ حیال مغالط آمیز ہو جائز اسنتہار کی حیثیت کی چیز دن کی بابت کہ سکتے ہیں، کہ فلاں فلاں چیز دن میں ہیں دن اخراجی کو وہ ان سے چھوٹی ہرگز نہیں لفڑیں ہم کہ جاتے ہیں، کہ فلاں شخص ہماری آنکھوں میں سما یا ہوا ہے، اس کی یہ معنی نہیں ہوتے کہ اسکا جسم ہماری آنکھوں کی پتلیوں سے چھوٹا ہے،

(و) یہ خیال کہ مخلوق کی صرف ایک ہی علت ہو سکتی ہے، فلاسفہ قدیم میں ایک زبردست جماعت کا ہی نہ ہب ہوا ہے، وہ لوگ تعددِ علل کے منکر تھے اور اس انکار کی وجہ سے سائل میں عجیب عجیب غلطیاں کرتے تھے،

(ز) یہ چیز کی علت دلائل کے درمیان مشابہت یا ایک طب کا اشتراک لازمی ہے، بہت سے اعلیٰ کا یہ خیال رہا ہے کہ شخص، نفس کے مرضیوں کو لومڑی کا پیچھہ (مشش) استعمال کرنا یا ہے، جس کی قوتِ نفس مشہور ہے، اور ضعفِ بصائر کے مرضیوں کیلئے انگلی تر گس کا استعمال کرنا چاہئے، جو اپنی سماخت میں انسانی اکٹھو سے مشاہدہ ہوتا ہے، وسی علی ہذا، اسی طرح جنتر منتر و اسے جب کسی کو درازی عکار کرنا نہ ہوتے ہیں، یا اسکا منتر ہوتے ہیں، تو اگر فرساں ہم، یا ایسے جانوروں کا خون بھی استعمال کرتے ہیں جو اپنی طبیعی طور پر مشہور ہیں، اس قبیل کے عام اعمال

اُسی مخالفت آمیز اعتماد پر منی ہیں کہ معلول کیلئے اسی جنس و نعیت کی علت کا یہ تو  
ضروری ہے،

یہاں تک ان مخالفات کا ذکر تھا، جو کسی غلط شہادت یا کسی صحیح شہادت  
کی غلط تفسیر سے نہیں پیدا ہوتے، بلکہ حقیقیں لوگ بطور کلیات مسلسل یا علوم متقارن کے  
استعمال کرتے ہیں، اور جن کے ثبوت کے لئے کسی خارجی شہادت کی ضرورت نہیں  
بھتتے، ذیل میں وہ مخالفات درج کئے جاتے ہیں، جو نتائج ہوتے ہیں غلط  
شہادت کے،

(۲) مخالفات متعلق پر ایهام، ان کی سبکے زیادہ عامۃ الوراثہ کل وہ ہے  
جیکہ وہی الفاظ ایا اون کے مشتقات ایک مقدمہ میں ایک مفہوم کے لئے مستعمل ہوئے  
ہیں اور دوسرے میں اس سے مختلف کیلئے امثلہ یہ استدلال،  
”مشکلکیں لامہبب ہوتے ہیں،  
زید (فلان معاملہ میں) شک کرتا ہے،

لہذا زید لامہبب ہے“  
بنظاہر صحیح معلوم ہوتا ہے، مخالف اسکیں یہ ہے کہ ”مشکل“ اور ”شک“ کی بینا  
گو پسے لفظی معنی کے بھاط سے مترادف ہیں، لیکن یہاں مشکل اپنے اصطلاحی  
معنی میں مستعمل ہوا ہے، جس سے مراد اس شخص سے ہے جو ایک خاص فلسفیانہ

مسک کا تبع ہے، نہ کہ مطلق شک کرنے والا، اور اس لئے استدلالی میں کوئی حد اور سطہ ہے ہی نہیں، اسی قبیل سے یہ استدلال بھی ہے: «انعام ایک شخص کو ضرور ملے گا، زیاد ایک شخص ہے، لہذا زیاد کو انعام ضرور ملے گا، مقدمہ اول میں ایک، یعنی کسی» اپنے مطلق وغیرہ میں مفہوم میں ہے، مقدمہ ثانی میں ایک مرا دیک متعین و شخص ذات ہے،

اس سے ملتی جاتی اس معاملط کی ایک افسکل ہے، جس کی شکالیں درج

ذیل میں ہیں:-

مثال (۱) ہر مثبت کے قام زاویے، و وزوایاے قائم کے

مساوی ہوتے ہیں"

الف ب ب ج، ایک مثبت کا زاویہ ہے،

لہذا وہ وزوایاے قائم کے مساوی ہے،

معاملط لفظ "تھام" میں ہے، مقدمہ اولی میں "تھام" سے مراد، کل وزوایا کے برابر

سے ہے، نہ کہ ہر زاویہ قفر و افراداً"

مثال (۲) "اگر کوئی سب سے تھرتا، تو کوئی اور شخص امریکہ دریافت کرتا،

"اگر کوئی نہ تھرتا، تو کوئی اور حکمت ارض ثابت کر دیتا،

"اگر کوئی داروں سے تھرتا، تو کوئی اور مسلا رلہا کا انکشافت کرتا،

"کوئی سب سے نہیں، داروں وغیرہ اکابر عقول سے عصر نہیں،

خطہ اگر کا بعقلاء عصر میں سے کوئی نہ موجود ہے تو کبھی تمام اکتشافات لام

و نیا میں موجود ہو ستے۔

بنائے مخالف طریقہ ہے کہ مقدمات میں بعقلاء عصر کی تبعین، و شخص افسر اک  
ضرورت سے انکار کیا گیا ہے، اور تب میں مخالف عقلاء عصر کی ضرورت میں کا  
کر دیا گیا ہے،

مثال (۲) راجپوتون نے ایک پوری جرمن جنگی کو شکست دی،  
ان سنگرے ایک راجپوت ہے،

امدا مان ٹکرے ایک پوری جرمن جنگی کو شکست دی۔

مقدمہ ولی میں راجپوتون سے راجپوت سپاہیوں کی پوری پیش جموعی طور  
مراد تھی، نہ کہ فردا فرو اہر راجپوت سپاہی،

(ب) مصادرہ ظلی المطلوب جس شے کو ثابت کرنا مشکل ہوتا ہے یا بجھتے  
باب الزراع ہوتی ہے، اکثر انسان اسی کو، یا اوسکی کسی تفہیم کو، کبھی یا صرفی میں  
صحیح قرض کر لیتا ہے حالانکہ اگر فریق شانی کو بھی اسکی صحت مسلم ہوتی، تو کوئی جھیکڑ  
ایسے سے نہ پیدا ہوتا،

مثال (۱) کبری میں مخالف کی کسی اسم کا وجود اپنے مسلسلی کے وجہ

کا مستلزم ہے،

عین کا اکھم موجود ہے،

لہذا عنہ کا وجود ہے ॥

مقدمہ اولیٰ (کبریٰ) غیر مسلم ہے،

مثال (۲) صفری میں مخالفت کی وہ مختلف پیروں میں سے صرف ایک کا

ساتھ دیا جاسکتا ہے،

ذہب اور جذب آزادی دو خانہ لئن چیزوں میں،

”اہذا نہب اور جذب آزادی میں سے صرف ایک کا تھا

دیا جاسکتا ہے ॥

مقدمہ ثانیہ (صفری) غیر مسلم ہے،

(ج) بحث غیر متعلق یہ وہ مخالفت ہے، جیکہ کوئی شخص بجا سے اپنے دعویٰ کو

ثابت کرنے کے اپنے مخالفت کے چیزیات کو مناظر پر کرنے لگتا ہے، اور اسکی مختلف

صورتیں ہیں، کبھی وہ اسکی ذات پر حملہ کرتا ہے، کبھی اسے ناتحریک کرتا تھا ہے

کبھی اسے دیا تو سی کہتا ہے، کبھی اس پر قومی چندہ کو دا جائے کا الزام لگاتا اور

کبھی اسے بد عقیدہ قرار دیتا ہے، کبھی اس پر جلد بازی اور غیر مصلحتی امور کی

کا طعن کرتا ہے، غرض اسی طرح صدرا مختلف پیروں میں اسکی کوشش کرتا ہے کہ

مخالف کی زبان پسند ہو جائے لیکن ایکیں سے کوئی شے دلیل کا کام نہیں دیکھی

بجٹ صرف یہ ہے کہ آپ اس کا دعویٰ ثابت ہے یا نہیں، اس کے علاوہ

بھی چیزوں کا تعلق مدعا کی ذات سے ہے، وہ سب غیر متعلق ہیں، ہرست اسی بدویا

اور خیانتیں لوگ اپنی اکھوں سے دیکھتے ہیں، لیکن صرف اس بنا پر گرفتہ بازیں  
نہیں کرتے، کہ ان کے مرتبہ ٹرے لوگ ہیں، جنکی شان ان حرکتوں سے ازفاف  
سمجھی جاتی ہے، بہت سی تحریکیں ایسی ہیں، جنہیں لوگ بجا ائے خود مفید ہیں  
سمجھتے، مگر ان کی تائید پر شخص اس بنا پر تیار ہو جاتے ہیں، کہ ان کے پیش  
کرنے والے، صاحب اثر و دعا ہست ہیں اور زندگی میں یہ تمام مشالیں اسی  
منطقی مخالفت کی ہیں کہ لوگ اصل بحث سے علیحدہ ہو کر شخصیات دیگرہ غیر متعلق  
بیڑوں کی طرف متوجہ ہو جاتے ہیں،

اسی مخالفت کی ایک شکل پر بھی ہے کہ مخاطب کو جواب الاذمی دیا جائے  
اگر زید میں کوئی عیب ہے تو اس کی برتی اس سے نہیں ہو سکتی ہے کہ اس  
کے اذام لگانے والے عرف میں بھی ذہنی عیب موجود ہے، لیکن وہ الگ انی  
برتی میں اسی عذر کو پیش کرتا ہے، اسی مخالفت کے تحت میں یہ طریقہ بھی داخل  
ہے کہ جب کوئی شخص کوئی مسئلہ عقلی ہیئت سے دیافت کر لے تو اس کے  
کسی مسلم نزدگ کا حوالہ دیکر خاموش کر دیا جائے، اس جواب کے وہ خاص سائل  
تو ساکت ہو جائے گا، لیکن اس سے نفس مسئلہ کی صحت و عدم صحت، معقول  
عدم متفقیت پر کچھ اثر نہیں پڑتا، اگر وہی سوال کسی دوسرے شخص کی طرف سے  
کیا جائے تو مجیب کو نیا جواب تلاش کرنا پڑے گا،

مل نے جس اسلوب پر مخالفات کا ایک نظام قائم کیا اور جس طرز پر انکی تفہیم کی، اسکی تصریح اور گزندھی، بہتر ہو گا کہ آگے بڑھتے سے قبل ایک مرتبہ پھر اس ایک سرسری نظر کرتے چلیں، مل نے کام اتحاد کے بعض مخالفات، کلیات مسلم و علوم متعارفہ کی تکلیف میں ہوتے ہیں، جنکا نام مخالفات متعلق پر بدھست رکھا گیا تھا، انکی تعریف اور انکی مثالیں اور گزندھیں، اور بعض مخالفات ایسے قضائی کی تکلیف میں ہوتے ہیں، اجنبی تجیہ ہوتے ہیں، دوسرے قضایا کا، اور گویا اپنی محنت کیلئے خارج شہادت کے محتاج ہوتے ہیں، ان کے لئے مل نے مخالفات متعلق باثارج کا عنوان تجویز کیا تھا، پھر چون تجیہ طاہر تھا کہ اثارج میں غلطی کا ایک بڑا سبب ہوتا ہے کہ نتیجہ نکالتے وقت شواہد کا تصور رہی ہمارے فرہن میں صحیح طور پر نہیں رہتا، اس نے اس طرح کی غلطیوں کو اس نے ان کا ایک مستقل طبیعہ، مخالفات متعلقہ پاہماں کے زیر عنوان قرار دیا تھا، اُنی تجویزیں و مخالفات بھی ہم سن چکے، ان کے بعد ان مخالفات کا فہرست نہیں، جنہیں مفہوم مقدمات کا تصور صحیح رہتا ہے، مگر وہ مقدمات بچائے خواہ یہ ہوتے ہیں، کہ ان سے اثارج صحیح نہیں ہو سکتا، اب اسکی بھی دو صورتیں ممکن ہیں، یا تو یہ کہ مقدمات کی ترتیب صحیح نہ ہو، یہ غلطی متعلقہ ہو گیا ہے، اور یا یہ کہ ان مقدمات میں کوئی استقرائی غلطی ہو، لیکن مخالفات استقرائی کی بھی اور دو تجھیں ہو سکتی ہیں، ایک یہ کہ مثبتہ بجزئیات میں غلطی ہو ہو، دوسرے یہ کہ ان کے مشاہدہ سے جو کلیات و تہمیات قائم کے جائے ہیں انہیں

کوئی فروگذاشت ہوگئی ہو، پس اب جن معالطات پر کامنگو کرنا ہے وہ حسب جدول  
ذیل عنوانات میں کے تحت میں آتے ہیں،  
معالطات متعلق پر انتاج (جو مقدمات کی غلطی پر منی ہوئے ہیں)

معالطات متعلق پر استقرار

معالطات متعلق پر قیاس (۱) معالطات متعلق پر شاہد (۲) معالطات متعلق پر تمیم

(۱) معالطہ قیاسی کی تعریف صاف ہے، اس طبقہ میں وہ تمام تباہی خالی  
ہیں جن سے اصول و خواہی طبقہ قیاس کی ایک شیخی ہوتی ہوئی ہو، پس لازماً اس صفت  
کی معالطہ کی تعداد ہمیں اسی قدر ہو سکتی ہے، جتنی خواہی اصول و خواہی طبقہ قیاس کی  
ہو گئی لیکن مل نے اس میں صرف ان معالطات کو شکر کر کے لیا ہے، جو کہ ایک ایسا  
ہونیکے باعث ایک خالی حیثیت رکھتے ہیں، اس طرح کے معالطات اس کے شام  
میں حسب فہیل ہیں:-

(الف) روزانہ زندگی میں اس معالطہ کی بچھکل سب سے زیادہ کثرت کے ساتھ  
واقع ہوتی رہتی ہے، اور یہ خیال ہے کہ تفضیل موجود ٹکریہ کا عکس، بالکل اسی قابل

میں صحیح درست ہو گا، مثلاً اس دعوے سے کہ «کل انسان چوان ہیں» اس نتیجہ پر جا پہنچا، کہ «کل چوان انسان ہیں» پیسچ سے کہ اس خاص مثال میں تجھے کی عاقلي اتنی واضح و روشن ہے کہ بر عالمی شخص کو بھی نظر آ جاتی ہے لیکن اسی کے مثل دوسرے صد ہائیکوں میں روزمرہ نکالے جاتے رہتے ہیں جو کسی طرح بھی صحیح نہیں ہوتے، مگر اس وقت ذہن انھیں صحیح ہی بھتار رہتا۔ مثلاً:-

«کل آئندی حکومتین عادل ہوتی ہیں»، امدا «ہر عادل حکومت آئندی ہی ہو گی»، «کل فلسفی خشک مزان ہوتے ہیں»، امدا در جو خشک مزان ہو گا، فلسفی ہو گا»،

«راہپورت پڑھان، گور کھے، او سکھ، شجاع سپھا، ہی ہوئے ہیں، امدا در جو سپھا اسی شجاع ہو گا، صفر در ہے کہ انھیں قوم میں سے ہو»،

«ہر کانٹھی سی کھدر پوش ہوتا ہے»، امدا در جو کھدر پوش ہے وہ کانٹھی ہو گا»،

«ہر اگریز حاکم طالم ہوتا ہے»، امدا در جو طالم حاکم ہو گا، وہ اگریز ہی ہو گا»،

«کل ہندوستانی خور میں شوہر پرست و ونا سرست ہو گی میں امدا

”بوجورت شوہر پست دو فارسیت ہو گی، ہندوستانی  
اہی ہو گی“

یہ اس قسم کی غلطیاں ہیں، جن سے عوام کا لانعام کیا، اچھے خاص پر  
لکھے سمجھدار بھی نہیں سمجھتے، اور جاہے زبان سے بھی نہیں نکالیں، تو بھی کم از کم پہنچ  
ذہن میں تو روزگار کرتے ہی رہتے ہیں،

(ب) اس سے ملتی جاتی ایک غلطی یہ ہے کہ قضیہ شرطیہ کا عکس ہر حالت میں  
صحیح بھیجا جاتا ہے، قضیہ شرطیہ کا عکس اس معنی کر کے تو بالکل صحیح ہوتا ہے کہ  
اگر جزا غلط ہو تو شرط لا مخالف غلط ہو گی، لیکن اس سے یہ نتیجہ نکالنے کی طرح درست  
نہیں، اگر جزا اتفاق ہو سکے تو ضرور اس کے شرط بھی دفع ہوئی ہو،

”جب یاپی برسے گا تو زمین ضرور نہ ہو گی، لہذا جب زمین نہ ہو گی،  
تو ضرور ہے کہ یاپی برس چکا ہو،“

”اگر دلائل صحیح ہیں تو نتیجہ قابل تسلیم ہو گا، لہذا اگر دلائل  
(نتیجہ) قابل تسلیم ہے، تو لازمی ہے کہ اس کے دلائل بھی  
صحیح ہوں،“

”اگر متكلم نیک نیت ہو، تو کلام موثر ہو گا، لہذا اگر کلام موثر ہے تو  
ضرور ہے کہ متكلم نیک نیت ہو،“

”زمین سے کتنے ایسے ہیں، جو اپنے نیکن اس طرح کی غلطیوں اور غلط فہیموں سے  
کھلکھلے ہوں،“

محفوظار کہ سکتے ہیں؟

(ب) اسی کی ایک شاخ یہ ہی ہے کہ بعض اوقات انسان اپنے ذہن میں ارتقائی تفہیں کو ممکن سمجھنے لگتا ہے، لیکن یہ ایک ایسی موتی غلطی ہے، کہ عامی شخص بھی جب اس کا اظہار بذریعہ الفاظ کرنے لگتا ہے تو اسے عموماً اپنی غلطی محسوس ہو جاتی ہے،

(د) پھر ایسی غلطیاں بھی ہم سے متواتر ہوتی رہتی ہیں، کہ کہیں وو تھا یا نہیں اور کہیں حد اس طبق کے بجاے وہ وفا کم کر لیتے ہیں، یا پھر کہیں قضاۓ بھرپوری سے تاثیح کلیے پرہیجنہا چاہتے ہیں، وہ سطحی ہذا کہیں یہ تمام غلطیاں ایسی ہیں، جو عموماً عالمی تصور میں محدود رہتی ہیں، الفاظ کے ذریعہ سے ان کا انداخت بھی ہونے لگتا ہے، تو یہ ازخود محسوس ہو جاتی ہیں،

(ه) مگر اس سلسلہ میں جو مخالف طریقے سے زیادہ خطرناک اور سب سے زیادہ عام ہو اس کی صورت یہ ہوتی ہے، کہ انسان اپنے سلسلہ استدلال میں مقدمات مادتہ بدل دیتا ہے، جب کوئی استدلال شروع ہوتا ہے، اس وقت تو اسکی عبادتی مقدمہ پر ہوتی ہے جس کی صحت مسلم ہے، لیکن اگرچہ چل کر جب اس سے استشہدا

لہ فن فنی کے آغاز ہی میں ایک سڑا ایسے ہر کو ارتقائی تفہیں موال ہی زید، کی تفہیں قیزیدا اب کسی ایسے شخص کا دیود ممکن نہیں جو "زید" ہوئے قیزیدا ہو،

کامورق آتا ہے تو بیجاتے اس مقدمہ کے کرنی دوسرے قضیہ پیش نظر ہو جاتا ہے، جو اس سے مختلف ہوتا ہے، گواں سے مشاہدہ اسقدر ہوتا ہے کہ دونوں کے دینی جنزارک فرق ہوتا ہے وہ ذہن سے نکل جاتا ہے، اس مخالفت کی مشاہدین سے بڑے ہکی، و فلاسفہ کی تھانیت یعنی بکثرت ہتی ہیں، فنِ اقتصادیات (عجائب) کی پرانی کتابوں میں چاپانے نظریہ تجارتی (MERCANTILETHEORY) کا ذکر آتا ہے، اس مشہور نظریہ کی تخلیل مقدمہ ماتحت ذیل میں ہو سکتی ہے:-

- (۱) دولت کا میار روپیہ ہے،
- (۲) جس شے سے روپیہ کی تعداد میں اضافہ ہوتا ہے، دولت میں اضافہ ہوتا ہے،
- (۳) جس تجارت سے ملک میں روپیہ کی تعداد زیادہ رہتی ہے، وہ ملک کلیدی دولت افریل ہے،
- (۴) جس تجارت سے ملک کا روپیہ باہر جاتا ہے، وہ ملک کے لئے افلاس افراتا ہے،
- (۵) لہذا ملکی دولت میں کلئے روپیہ کو پاہنچانا چاہتے ہیں، اور ملک کے اندھیا رہے،

تخلیل ہر ایں مقدمہ اول کا مفہوم یہ ہرگز نہیں کہ روپیہ فی نفسہ کرنی میجا

دولت ہے، یا یہ کہ کسی کے سامنے اگر کچھ روپیہ، بغیر اس کے اختیار تصرف کے، ڈھیر لگا ہو، تو وہ دولتند کہا جائے گا، لیکہ اس کا صاف مشایہ ہے کہ روپیہ، صرف کرنے کا ایک اکلہ ہے گویا جس شخص کے پاس جتنا زیادہ روپیہ ہو گا، اسی قدر آزادی سے وہ اُسے اپنے صرف میں لاسکے گا، اور اسی بنابر وہ دولتند قرار دیا جائے گا، لیکن قصیہ (۵) و (۶) میں جنتیہ بنکا لائی ہے، اس سے مقدمہ اول کا یہ جزو اہم بالکل فوت ہو گیا ہے، اور اس کے بالکل خلاف خاص معنی لے لئے گئے ہیں، پر ورنی تجارت کو فانوٹا منوع قرار دینے کے معنی ہیں کہ افزاد، روپیہ صرف کرنے میں آزاد نہیں رہے، اور ان کی حالت اس شخص کی اسی ہو گئی، جس کے سامنے روپیے کے انساب رکھے ہوئے ہیں، مگر اس کے خرچ کرنے کا اُسے اختیار نہیں دیا گیا، ظاہر ہے کہ ایسے شخص کو دولتند کہنا، الفاظ کے ایک بالکل نئے معنی لینا ہیں۔

کہا وہیں مثیلیں، یا حکما مقولے، جوز بان زو عالم رہتے ہیں، عجموایک اصولی یا کلی جیشیت سے صحیح ہوتے ہیں، لیکن یہ ضروری نہیں کہ بلا حاط احتمالات حالات، ہر موقع پر، ہر وقت، اور ہر جگہ، کیا ان طور پر چاہیں ہوں، چنانچہ اکثر اشخاص جو ایکین عام مسلمات و مشورات سے سند پر کارہ ہرستے تو ان کو ایکین کی مطابق میں ڈھال کر، حل کرنا چاہتے ہیں، وہی قبیل کے مخالف طور کے گردب ہوتے ہیں، ایسے عام دعوے اپنی صحیت و اقیمت کے لئے ہمیشہ اپنے اندر کچھ کچھ تشریط رکھتے ہیں،

جن کا ذکر گو نصرت حکیم کے ساتھ نہ کیا جانا ہو، مگر وہ موجودہ مزور رہتے ہیں، اب عام اشخاص سند تو ان مسلمات سے لاتے ہیں، لیکن اس پر نظر نہیں رکھتے، کہن خاص حالات کے درمیان یہ دخوں سے صحیح اترتے ہیں، وہ بیش نظر موتیح ہیں کس حد تک موجود ہیں، اور یہی وہ مشتے ہے، جسے مل کے الفاظ میں، تحریف مقدمات سے تحریر کرنا چاہیے، یعنی آغاز بیان میں جس مقدمہ کو بنا لے سند لال قرار دیا تھا، اس پر آخر تک قائم نہ رہنا،

(۲۲) مخالفات استمرائی میں پہلا نیران غلطیوں کا آتا ہے، جو مشاہدہ سے متعلق ہیں، لیکن مشاہدہ کی غلطی کے بھی وہیں ہو سکتے ہیں، ایک ایجادی، دوسرے سلبی رسمی یا تو انسان بعض چیزوں پر سرے سے اپنی قوت مشاہدہ کو صرف ہی نہیں کرتا، اور یا کہتا ہے، مگر غلط طبق پر کرتا ہے، ان میں سے اول الذکر کی دو تین ممکن ہیں:-

(الف) پہلی صورت یہ ہے کہ انسان پیشتر سے کوئی خاص عقیدہ یا رائے قائم کر لیتا ہے، اور اس کے بعد جتنی لذتیں اس کے خلاف ملتی ہیں، ان پر وہ نظر ہی نہیں کرتا، وہ سامنے موجود ہوتی ہیں، پھر بھی اس کی سکاہ ان یہ زمین پر قی ایک شے نہایت واضح و نیایا صورت میں اس کے آگے ہوتی ہے، مگر جو کہ وہ اسکے خلاف کوئی رائے پیشتر سے قائم کر چکا ہوتا ہے، اس یہ بھی اس کا ذہن اس

طرف سبق نہیں ہو تکانی کم از کم آڑ باش و تجوہ ہی کی عرض سے اس تھے کامشاہد کر لے، کورنلیس نے جب اول اول حرکت ارض کا دعویٰ کیا، تو خالیں کے پاس بطلان حرکت ارض پر جو سبکے زیادہ زبردست است لال تھا، وہ یہ تھا کہ جب کسی متحرک جہاز میں اسکی مستول کی حریتی سے کوئی گیند ہٹکا جاتا ہے تو مستول کی ٹھیک بڑیں نہیں گرتا، بلکہ اس سے گئی قدر چھپہ ہٹ کر گرتا ہے، بالکل اسی طرح جب سطح ارض پر کسی بلند منارہ سے کوئی کٹلری نیچے کو ہٹکی جاتی ہے، تو اُسے ٹھیک منارہ کی جڑیں نہ گزنا چاہتے بلکہ اس سے کسی قدر فاصلہ پر حرکت ارض کے مخالف رُخ کی جانب لگنا چاہتے، اور چونکہ ایسا نہیں ہوتا، اس سے معلوم ہوا کہ زمین متحرک نہیں، بلکہ ساکن ہے، حامیان کورنلیس کی طرف سے اسکا پیغام دیا جاتا تھا، کہ "گیند بجز و جہاز نہیں، و آخالیک کی تکریٰ بجز و ارض ہے، اس سے اسکی طبعی حرکت بھی وہی ہے، جو زمین کی ہے، اور اس سے دو زمین کی، ہم رفتاری کی بنا پر اسے ٹھیک وہیں گزنا چاہتے، اچان کے قدر سے وہ پری کی تھی" فرنی میں یہاں دو حوار ہوتے رہے، لیکن مناظرہ کے انہاں میں کسی کو خود اس دعویٰ کی صحت کی آڑاں کا خیال نہ آیا، کہ کیا واقعی جب مستول کی حریتی سے گیند ہٹکنا جاتا ہے تو ٹھیک اس کی جڑیں نہیں گرتا؟ آئنے بقول مل ہر خصل خود تجوہ کر کے بنا اطمینان کر سکتا ہے کہ خالیں کورنلیس کا دعویٰ ہی سرسے غلط تھا، اما ہم اس وقت کسی کو ایسی مولیٰ بات کو مشاہدہ کے میان پر جا پئے کا خیال

بھی ذرا،

بعض روشنی قابل میں موجود گئے کے تعمید گئے میں پہنچ رہے کا دستور ہے، ان کا  
یہ اعتماد ہے کہ ان کی صحت میں تجزیہ کر سیا تھا اس تو سکنگیں بھی تجزیہ تو مارہتا ہے مثلاً  
جب وہ بیمار ہوں گے تو تجزیہ و ان کا زنگ زردی مالی ہو جائے گا، مل کھاتا ہے کوئے  
کا زنگ تجزیہ کر سیا ان رہتا ہے، لیکن اعتماد کی قوت کے سامنے ان لوگوں  
کے تجزیہ و مشاراہ کی قویں بے بس ہیں،

اسی قبیل سے یہ عقائد ہیں کہ اگر کوئی شے، دوسری شے کے مقابلہ میں یہ بھا  
وزن دس گنی ہے، تو وہ اُسی دس گنی سرعت کے ساتھ زین پر گر کیا یا کہ مقنایہ میں  
میں ایک حاصل زبردست قوت کشش ہوتی ہے، اور یا یہ کہ سطح آب کے پیچے کی ہیزین  
ایسی جسمات میں جیو شہر بہت بڑی معلوم ہوتی ہیں، دوسری دوسم پرستیاں اور  
ضعیف المعقادیاں، جو عموماً تو مون اور جان عنون میں شایع ہیں، ان اواہام کی  
ترورید، و اقتطات کی دنیا میں ہر بھر بھڑکتے ہوئی رہتی ہے، مگر جو لوگ کسی عقیدہ کے  
لئے میں سرشار ہوتے ہیں، انھیں انھیں نہیں ہوتی ہیں، یہ چند شایع ادیات کی  
نکھن، ہلی تصدیق و سکنی، مشاراہ آسانی سے کر سکتی تھا، اسی سے یہ اندرازہ کیا  
چاہسکتا ہے، کہ جن علوم و مسائل میں، مشاراہ صحریع، شوار ہے، ان میں لوگ کسی  
کفرت سے اس طرح کے مخالف ہاست ہیں، میں ہوں گے،

اسی کے قریب قریب اس مخالفت کی ایک سورت یہ ہے کہ کسی عام دعوے کے

مرن یک طرف شواہ پر نظر پڑتی ہے، اور اس کے مخالف پہلو کی تظیر نے کسر نظر انہی کر دی جاتی ہیں، اس کے لئے ذہن میں پیشہ کسی خاص عقیدہ یا الہام کے موجود ہونے کی ضرورت نہیں، بلکہ اس کا عام سبب یہ ہوتا ہے، کہ نفس بشری طبعاً جا منقی کے ثابت شواہد، اور بجا ہے نظائر عدی کے نظائر وجودی پر زیادہ متوجہ ہے، اور ہر دو قدر کے ایجادی پہلو سے اپنی بست اُس کے سبی پہلو کے زیادہ تر متأثر ہوتا ہے، ہیچناچھہ آج جو اپنے گرد و پیش اس قدر وہ سہم پرستیاں دیکھنے میں آرہی ہیں ان میں سے اکثر فطرت بشری کے اسی خاصہ کا تیمح ہے، ایک بخوبی ابتداء سال میں بہت سی پیشگوئیاں کرتا ہے، اس ہری تحدید میں کے چند الفاظ صبح بھی نکلتی ہیں، اب ایک چند کے پورے اترے سے ول میں اعتقاد پیدا ہو جاتا ہے، اور جو چیز پیشگوئیاں غلط ثابت ہوتی ہیں، ان کی طرف ہمارا ذہن متقل ہی نہیں ہوتا، اسی طرح تقریباً ہر قوم میں یہ خیال شایع ہے کہ آسمان اہل کمال کا دشمن ہے، اور عروج صرف الالقوں کو ہوتا ہے، اس توہم کی بیان و صرف اسی قدر ہے کہ لائیت و نالائیت اکمال سے کمال ترقی دونوں کر سکتے ہیں، نیچیں ایک الون کی ترقی ایک طبعی واقعہ خیال کر کے کسی کی اس پر نظر نہیں پڑتی، لبستے ہے کمالوں میں اگر دوچار کو بھی عروج حاصل ہو جاتا ہے، تو ہر شخص کی نگاہیں اٹھ جاتی ہیں،

(ب) اس مخالف طرف کی شش دو میں ان تمام صورتوں پر مشتمل ہے جنہیں نہیں ہوتا

کے شواہد مختلف سرے سے غیر محسوس دغیر مرنی رہیں، فی الجملہ وہ محسوس تو بہت ہے۔  
البینہ وہ مخصوص حالات اس سب جن سے رہ تباہ پیدا ہوئے ہیں، نظر انداز کر کے  
جاستہ ہیں ایک زمانہ میں سکنیم و گی بی نے ایک خاص سفوفت جراحت ایجاد کیا  
تھا جس کے عجیب غریب خواص کی شہرت نے دنیا کو دن ہتھیار کھا اس کا طریق  
استعمال یہ تھا کہ جس آئے سے کوئی شخص رنجی آؤتا، اس پر یہ سفوفت میں ایک مردم  
کے لگاؤ یا جاتا اور خود رخم پر فوراً پی باندھ دیتا، جو ایک ہفتہ کے بعد کھولی جائی  
اور اس وقت تک رخم ایجا ہو جاتا، لوگ اچھے ہو جانے والوں کے نظارہ شواہ  
تو بہت سے بیش کر تے سیئن اپنے مشاہدہ میں اس جزو کو نظر انداز کر جاتے، کہ رخم  
کی فوری بندش، پیکاے خود، اصول طب کے بھاطے مورث و نفع بخش ہے، اس  
کے لئے بڑی مضر ہے ہوا ہے، پس اگر فوراً ہی ایسا انتظام کر دیا گیا، کہ رخم کو  
ہوانہ لکھنے پائے، تو یہ خود شفای بخشی کے لئے کافی ہے، آئین اس سفوفت کے خواص کو  
تسلیم کرنے کی کیا ضرورت،

عام خیال یہ ہے کہ جرمون کو سزا دینے کی اصل غرض دوسروں کو عبرت  
دلانے ہے، ایک فلاسفہ گروہ میں اسکی تردیدیں لکھتا ہے، کہ اس غرض کے حصول  
کے لئے جرم کی کیا شخصیں ہے؟ اگر دوسروں کو عبرت ہی دلانے ہے تو عبرت  
تو جرم وغیرہ جرم دونوں کو سزا دی سے کیا پیدا ہو سکتی ہے؟ اس استدلال  
میں اس جزو اہم کو نظر انداز کر دیا گیا ہے کہ اگر جرمون اور میگنا ہوں کو کیا ہم

لیکی، تو اس سے عہرت کس کو حاصل ہو گی؟ عہرت سے مقصود تو یہ ہے کہ مجرموں کو دیکھ لوگ جو اُنم سے بچن، اور اپنی جگہ پر لین کرن کا اگر انہوں نے کوئی جرم کیا تو انہا بھی وہی حشر ہو گا لیکن ہب وہ دیکھ لیں گے کہ یہ قصورہ نہ کر ان کو وہی سزا میں بھیجنی پڑتی ہیں، تو اخسر کس خیال سے وہ جرائم سے احتساب کریں گے؟

غرضِ فلسفی مذکور کا استدلال مخالف اطلاعِ زیرِ نظر کی ایک دلپت شاہی ہے

(ج) یہاں تک ان مخالفات کا ذکر تھا، جنہیں قوتِ مشاہدہ کو مسلط ہتھی ہی

اور وہ لکھنے والے پر کوئی امیانی ای چھائی رہتی ہے، ان کے بعد وہ سری صرف مکا کہ نہایتی کی جگہ غلطیتی پیدا ہو جاتی ہے، انسان ایک شے کو دیکھتا ہے، مگر اسکی اصلی حالت میں نہیں دیکھتا، وہ ہوتی پچھوتے اور یہ سمجھتا کچھ ہے اس مخالفہ کا بڑا سبب یہ ہوتا ہے کہ حاصلِ مشاہدہ اور قیاس میں خلطِ ملط اگر دھام اہما ہے اکثر بخوبی جب کوئی واقعہ میان کرنے لگتے ہیں، تو صرف اسی سرقافت نہیں کرتے، کہ جتنا انہوں نے اپنے حواس سے محسوس کیا ہے، بلکہ بلا قصداں میں اپنے قیاسات و مخالفات کی بھی آمیزش کرنے لگتے ہیں، جس سے صحوت واقعہ پچھے کے پھر پہنچتا ہے، اور اصلاحت کی تصور برائی ملک سخن ہو کر رہ جاتی ہے، شروع شروع میں جب حرث اور فرق کا دعویٰ کیا گی ایقاحِ الشہر کی طرف سے پر زور صدای اٹھی تھی، کہ "گردشی زین تو پڑھت کے غنی المحت ہے، اور زمرہ کا مشاہدہ ہے، کہ اختاب طلوع ہونا ہے، اور پھر غروب ہونا ہے، اسکے شکم دیدہ شہادت کے خلاف ہے کہ یہ کہوں کریا اور کر لیا جائے، کہ اختاب کے

بجا سے زین گرنس کریں ہے، حالانکہ یہ وغیری مشاہدہ ہی سرے سے اصلیت پر  
بینی نہ تھا، آفتاب کو طلوع و غروب ہوتا ہو انھوں نے یہ کھٹکے ہم کہ پہنچیں؟ یہ تو چیز  
استناد ہوتا ہے، زمانے نے اس کا فصلہ ہی کر دیا، ایسی میلتوں سے دھماکا یہ مقصود ہے  
کہ دنیا کی دنیا، عرصہ تک مشاہدہ کی فاش غلطی میں میلارہ سکتی ہے،  
(۱) مخالفات متعلق تعمیم یہ مل کی فرست اضافہ مخالفات کا آخری  
عنوان ہے، اس کے تحت میں وہ تمام غلطیاں داخل ہیں، جو انسان سے درج  
کلیات میں ہوتی ہیں، یہ بالکل مکن ہے کہ مشاہدہ چیزیات صحیح ہو، لیکن اس  
کے استقرار جو شایع و تعمیمات قائم کے جائیدن وہ غلط ہوں،  
اس طرح کی غلطیوں کا تام و کھال احاطہ کرنا مکن نہیں، البتہ یہ مکن ہے  
کہ اس طبقہ کے چند خلایاں و عامہ اللور و مخالفات کی تینیں کروائی جائے چنان  
میں نہیں کیا،

(الف) ایک عامہ کل اس طرح کی غلطیوں کی یہ ہے کہ انسان کلیات و  
تعمیمات ایسے قائم کرنے لگتا ہے، جو کا غلط و صحیح ہونا ایک طرف رہا، تحریر و  
استقرار کا ان تک دسترس ہی نہیں ہوتا، اشائج استقراری کے لئے لازمی ہے کہ  
جن چیزوں کی بابت شایع نکالے جائیدن، ان کے باحوال کے قوانین سے اگر  
پوری نہیں تو ایک خاصی حد تک واقعیت ضرور ہو، ورنہ استقرار پے معنی  
رکھتے گا، مثلاً کہ ارض کے موسمی تغیرات کے مشاہدے ہم نظام شمسی کے بعض

دیگر ساروں، یا پھر ابرام فلکی کے ہو سرے سے نظام شمسی سے خارج ہیں، ہر کم کے بارے میں اگر کوئی سمجھنا کہا نہ گیں تو اسی مخالف اظہر کے ترکب ہونے گے، اس لئے کہہ بار علم اپنے ہی کوہ کے خواص طبعی تک محدود ہے، اس کوہ کے علاوہ کسی جو علم کوہ میں طبعی کا علم جو علم کھنے کے قابل ہو، انسان کو حاصل نہیں، اور اس بے علیٰ ہی بنا پر اسی دہان کے متلئ کسی استقرار کا حق نہیں، اسی قبیل سے وہ غلطی بھی ہے، ہمیں ہمہ انکریں بھیڑات بیٹلا ہیں، یہ لوگ کہتے ہیں کہ فلاں فلاں امورِ حن کے وقوع کا دعویٰ کیا جاتا ہے، چونکہ قوانین قدرت کے خلافت ہیں، اس لئے انکا واقع ہونا، ممکن ہے لیکن جیسا ان کے اس قول کی تحلیل کی جاتی ہے تو بالآخر قانون قدرت کی خلافت کے بھی صرف اسقدر مسلکتے ہیں کہ اب تک انھیں کسی ایسے قانون طبعی کا علم نہیں ہوا، جس سے واقعی تریجہ ہو سکے، لیکن یہ کیمیہ معلوم کہ بارہ علم تمام قوانین قدرت کا احاطہ کر ہی چکا ہے، بہت آسانی سے ممکن ہے کہ جس قانون قدرت کے مختص و معمول و واقع ہوا ہو، اب تک اس قانون کا ہمیں علم نہ ہوا، تو مگر آئندہ ہو جائے، عدم علم، کسی حالت میں علم عدم کے متذمہ نہیں، (ب) اسی طرح وہ تینماب ہی مخالف این چیزیں ہیں جنہیں فطرت کے قائم کرو تھیں اس کے درمیان تردد پیدا کرنی کو شکنی کی جاتی ہے اس مخالف این ہیں، ایک وہ، جس میں اکثر قرآن سے بیوانان بیانار سے ہیں، اور وہ یہ ہے، کہ بالکل مستیان ایجنس و نمائت النور عیزیزون کو ایک ہی اصل کی فروع پر بھج

لیا جاتا ہے، مثلاً یونانی چکم طالیس کا یہ دعویٰ کہ تا مکانات کی اصل پانی ہے یا  
ویقرطین کا یہ نظریہ کہ دنیا گلی ہر شے کی علت اولیٰ ما وہ ہے، ادوسری وہ صورت ہے  
جو آج گل کے اکثر علماء سائنس کے نظریات میں پانی جاتی ہے، اور وہ یہ ہے کہ  
مختلف حاسات ہر ہمارے مختلف آلات جو اس کو ممتاز کرتے ہیں، ایک ہی قانون  
یا لکھ کے تحت یہ رکھ دیے جاتے ہیں، مثلاً پروفسنر نیل کا یہ دعویٰ، کہ حرارت  
فور آواز اور غیرہ مختلف حاسات جنہیں سے کوئی ہماری حسن لامسہ کو ممتاز کرتا ہے،  
کوئی حسن باصرہ کو، اور کوئی حسن سامنہ کو، سب کے نبھ حرکت کے مظاہر و اسکال  
ہیں، ان تمام صورتوں میں، ان نظریات کے باñی اس امر کو نظر انداز کر گئے ہیں، لیکر  
یہ سب پر یہ من ایک ہی علت کی معلوم ہوئیں، تو ان میں اس قدر اصولی و فروعی  
اختلاف پیدا ہو چکا، اضافت میں جو راست میں ہر صفت اپنے مخصوص قویں  
طبعی رکھتی ہے، اس لئے ایک صفت کے قوایں کو دوسرے پر متعلق کرنا سخت استقر  
فلکی ہے،

(ج) معاطلہ تیسم کی ایک اور عالمہ الرشودی کی بنیاد پر مخصوص تصور  
نظریہ پر لکھی جاتی ہے، ایسی بیانی طبقاً طبقاً مخصوص و مقتضیات زان ممکان

لے یہ تصور گل کے ناق کے مطابق ہے، لیکن انہوں اس جو جری ہو سکتی ہے کہ ان اجتناس  
و اخراج کے تباہیں اصل و مختلف اصل ہر شے کیا ثبوت ہے؟ مگر اس جری کا پیدا ہو  
ہونا طالہ ہرستے،

عقل کثرت مشاہدہ کے بھروسہ رکھیات فائدہ کے جاتے ہیں، اور یہ غیر تربیت یافتہ نفس بشری کی طبعی رفتار ہے، ایک عامی شخص جب اپنے ذہن میں اس پر غور کرتا ہے کہ:-

فَلَمَّا أَتَى الْفَلَانَ الْمُنْتَهَى، فَلَمَّا أَتَى الْمُنْتَهَى سَبَقَهُ مِنْهُ بَرْبَرٌ  
أَوْ كُوئِيْ أَنْتَ مُنْتَهَى بَكَىْ أَيْمَانَهُ لَا يَجِدُ شَبَثَ بَرْبَرٌ  
تَوَدَّهُ بِأَكْلِ قَدْرِيْ طَوْرَرِيْسَ تَنْجِيْرَ بَرْبَرٌ  
وَرَكَلَ الْمُنْتَهَى بَبَّيْنَ،

اس مقام کا یہ نام قصص طریقہ جس قدر غلط ہے افسوس ہے، کاسی قدر عام و ظالم فریب، پولیگل مقرر ہیں، اخبار لویں دعائم مصنفین اپنی روزانہ تقریر و تحریر میں اس طریقہ کی غلطیاں کرتے ہیں اور بکھرست کرتے ہیں، لیکن عموماً ان شایع کی عاطلی لوگوں کی نظر سے تھنی رہتی ہے، چند مخالفات اس طرح کے درج ذیل کے جاتے ہیں  
(۱) افریقیہ کے جلشیوں میں کسی طرح کے تہران کی صلاحیت ہی نہیں کیونکہ شروع سے لیکر اُن کا کہا ہے پہنچنے ہوا ملت اور پریست ہیں رہتے ہیں،

(۲) اہل ہند ہمیشہ غیر اُوام کی غلامی میں رہیں گے، کیونکہ اس رنگ کسی اپنے زمانہ کی نظر سے خالی ہے، جب کہ خواہ اہل ہند ہمیشہ پریسکران رہتے ہو،  
(۳) فلان فلان کتاب کے کپڑے جب گوشوں ہر لکھت کر دوان اور لکھانوں سے باہر اپنے کاموں میں لگادے گے، جنہیں کتابی معلومات سے کوئی واسطہ نہ تھا

تو ناکام رہے ہیں، اس لئے لازماً ارباب سلام علی نزدیکی میں پڑنے کے ناقابل ہیں،  
(۴) طبیعت نسوان میں اب تک اتنے نامور و مشاہیر نہیں پیدا ہوئے ہیں جیسے  
طبیعت رجال میں ہوئے ہیں، لہذا غورت فطرۃ و لازماً مرد سے کرتے ہیں،  
(۵) اسوقت تک بہراوی اسے ذی و زن ثابت ہوئی ہے، لہذا نامکن ہے کہ  
کوئی اداہ ایسا ہو جو وزن سے خالی ہو  
یہ تمام مثالیں میں مخالفت زیر نظر کی، ان سب میں قدر مشترک یہ ہے کہ ایک اور  
ذلی پرمنی و مفترس ہیں:-

”وَوَكَّلَهُ بَاتَ تَكَبَّلَهُنَّ بِهِنَّ هُوَ سَيِّدُهُنَّ وَهُوَ آئُنْدَهُ بَعْدِهِ نَهْ بُوْكَا“  
یہ کلیہ اس بحاظت سے ہے تبہہ میسح ہے، کہ جب تک تمام حالات و شرائط برقرار  
رہیں، واقعہ بھی برقرار رہے گا، لیکن تمام حالات شرائط کا استقصا، کر کے دیکھنا کہ کون  
کون، کن کن موقوں پر کسی مصادک قائم ہیں، بجا سے خواہیک خالی تحقیقات کا  
تحمیج ہے، جس کا فیصل مخفی تحد و امتد و لطاء رہے ہیں ہو سکتا، ماذک ایک شے  
ابتدائی فرضیت سے اب تک عالم و جو دن نہیں آئی ہے، لیکن یہ کہاں سے لازم  
اگلے کو وہ آئندہ بھی کسی حالت میں نہ پیدا ہوگی؟ اگر اب تک اسکی کوئی نہیں ہوئی، تو  
امکی تھلی ہوئی وجہ یہ ہے، کہ اب تک اس کی تکوین کے کافی علی و اسیا ب نہیں جمع ہوئے  
لیکن دنیا کے ہر روزہ اختلاط حالات و تقابلیت کے ساتھ اگر آئندہ وہ کل علاوہ  
شرائط میتھیت ہو جائیں، تو یقیناً وہ شے و خوبیات آجائے گی، اور کافی نہیں کی ہے وہ

تیزیدپری کریں۔ نظر رکھتے ہوئے ایسے علی رشمند ایجاد کے اجتماع میں استحالم کیا ہے۔  
(د) اس کے بعد ان مخالفات کا نبرآتا ہے جنہیں ہم زانی کو تبلیل کا مراد بھی لیا جاتا ہے، دو اتفاقات ایک ہی زمانہ میں ہوتے ہیں، اور ان کے بارے میں یہیں کریا جاتا ہے کہ ان کے دو میان علت و معلول کا تعلق ہے، حالانکہ ہم زانی رشمند تبلیل کی مطابقاً متدزم نہیں، متابعین ملاحظہ ہوں،

(۱) اوزنگ ریب کے زمانے سلطنت مختار کا زوال شروع ہوا، ادا اور تگ زدہ۔

زوال سلطنت مختار کا باعث تھا،

(۲) انگریزوں کے عہد حکومت میں، ہندوستان میں ٹرے بڑے اولیا، اللہ پورا ہوئے، لہذا انگریزی حکومت نے اولیا اللہ پورا کے،

اس طرح کے علاوہ استھانی شارخ ہم روز و راسنے گروپیش دیکھ رہتے ہیں، اسی سے ملتا جلتا ایک دوسری مخالفہ ہے، جسے کو اس کا عکس کہنا چاہئے، اسکی صورت یہ ہوتی ہے کہ کوئی واپسی، جو تقدیم و عواملی غورہ کا تجھہ ہوتا ہے اسی پر اصلی علت ان مسدود عوامل میں سے کوئی ایک شے تقریباً سے لی جاتی ہو جو ابادی کو بالکل نظر انداز کر دیا جاتا ہے، مثلاً اگر جو ریت اور کیمین مغید نہ تھی، تو کوئی سے تو پیغمبر کے شخص حالت کا سچاٹ کے ہونے سے اس سے یہ نتیجہ کیا کہ بعده سبی خود کی جمیوریت ہر کس اور قوم کے لئے نہ ہوگی، یا شدائد اپنے اپنے جگہی تعلیم انگلستان میں باعث، فلاج ہوئی ہے، تو اس سے اس نتیجہ پر بخپا کہ بلا بحاظ اخلاق

حالات، ہر لکھا اور سطح تمدن کے لئے جزوی طلاقی تعلیم مقدمہ ہو گا،  
 (ہ) فہرست مخالطات کا آخری عنوان تسلیم تا قصہ ہے تسلیم و تشریحہ سے  
 انتراج تعلیم کا توکوئی بھی دعیٰ نہیں، البتا اگر تسلیم صحیح ہوتی ہے تو اس کا ماننا  
 یہ ہوتا ہے کہ اگر ایک شے کسی ایک خصوصیت کے لحاظ سے دوسری شے سے مشابہ  
 تو بعض دوسری خصوصیات کے لحاظ سے بھی، جو پہلی خصوصیات کی نہ عللت ہیں، نہ  
 مغلول، وہ اس کے مشابہ ہو گی تسلیم کے کسی شے کی واقعیت کا ثبوت کسی حالت ہیں  
 نہیں ہو سکتا، زیادہ سے زیادہ اس کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ ایک شے کے متعلق امکان یا  
 احتمال پیدا ہو جائے تو تم بعض سیاروں کے متعلق جانتے ہیں، کہ وہ کل ہیں مدد و رہاں  
 آفتاب کے گرد گھوٹتے ہیں، خود اپنے محور پر بھی گردش کرتے ہیں، آفتاب کی قوت  
 جذب سے متاثر ہوتے ہیں، بخوض ان سب خیالیات سے وہ ہمارے کوہ ارض کے مشا  
 و مثالی ہیں، اب اس مشابہت کی پانپر مکن ہے کہ وہ انسانی آبادی کے لحاظ سے  
 بھی کوہ ارض کے مشابہ ہوں، مکن ہے کہ زمین کی طرح وہاں بھی لوگ رہتے ہوں،  
 لیکن یاد رکھنا چاہتے ہے کہ یہ صرف احتمال ہی احتمال ہے، انسانی آبادی اور سیاروں  
 کی کثرت وغیرہ کے درمیان کوئی رشتہ تعلیم نہیں، ورنہ پھر تسلیم تسلیم نہ رہتے گی  
 بلکہ استقرار کے وارہ میں داخل ہو جائے گی، لوگوں کی ایک عام غلطی یہ ہے کہ اس  
 احتمال کو نہیں کا درجہ دے لیتے ہیں، اور بعض تشریحہ کی بنیا پر قحطیت تک پہنچ  
 جاتے ہیں،

پہلی تو اسرفت نک ہوتی ہے جس کی وجہ سے صبح ہو لیکن اس بارے میں صلی  
مناظر کی پیشہ صورت یہ ہوتی ہے کہ خود تباہہ ہی ناقص ہوتی ہے، تباہہ کے ناقص  
ہونے کے عین میں کہن دو خصوصیات کے درمیان تباہہ و ناقص متعارد ہے اسکے  
درمیان ہمارے علم میں رشید تحلیل: صرف غیر موجود ہے، بلکہ اس کا بھی ثبوت  
موجود ہو، کہ ان میں علت و معلول کی نسبت ہو، میں کسی امثلہ اعتماد کا  
مشور استدلال تسلیم یہ ہے کہ

”بسط خاندان کا وہ نظام نہایت کامیاب و خوش آئند ہوتا ہے جو میں خان  
حکومت کا افسر اعلیٰ، کوئی بزرگ خاندان ہوتا ہے جسے فیصلوں میں بخوبی  
راسے کو دخل نہیں ہوتا، اسی طرح سیاست میں بھی وہی نظام سلطنت ہے  
سے زیادہ کامیاب و خوش آئند ہو گا، میں ناک کی حکومت تہامہ ترکیہ فرانسا  
کے ہاتھ میں ہوا اور جس کے احکام میں، علیاً کی راسے کو کچھ دخل نہ ہو،“

اس سے قطع نظر کر کے کاس تسلیم ہیں ہو، مقدمہ بطور نظر و مذہب کیا گیا ہے تو  
وہی کہاں تک سمجھیں ہے؟ صلی مناظر یہ ہے کہ حکومت خانگی و سیاسی کے درمیان جن و دو  
خصوصیات ریغی مطلق العنانی و کامیابی اسکے درمیان نہیں تعلیل تاکہم کی ہے، اسکے  
متعلق ہیں خوب معلوم ہے کہ اسی کوئی نسبت نہیں فراہمیجا سکتی، کیونکہ خانگی زندگی  
مسروں میں افسر خاندان کی غیر ممکنیت کوئی دخل نہیں ہوتا، بلکہ یہ مسرن نیچہ ہوئی ہیں  
خود وون کے ساتھ افسر خاندان کی فطری بزرگانہ شفقت و محبت اور اس کے من بھر کا

معاملہ ہونے کا، اور یہ دونوں چیزوں ایسی ہیں جنہیں سے ایک بھی کسی خود مختار فراز و روا  
جیسے لازمی نہیں اس طرح کچھ فریضہ مخالفت ملاحظہ ہوں ہے۔

(۱) افراد کی حیات کی رفتار طبعی یہ ہے کہ کہیں، لڑکیں، بھائی سے گزر کر ضیافت ہو  
اداروں کے قویے یعنی بغیر کسی مرض کے از خود انحطاط پیدا ہو جائے، اسی طرح  
حیات افواہ چیزیں افراد کے دشائیں ہے اُسکا اتفاقاً طبعی بھی یہی ہے کہ بالآخر  
ضیافت ہو اور محض کبتری کے باعثِ ایک از خود انحطاط پیدا ہے۔

(۲) آدمی جب غریب ہونے لگتا ہے تو اس کے سرے پانی کا ایک بالشت و پیچا  
ہوا اور وہ گراوچا ہتھا دلوں پر ہیں، دلوں صور توں یعنی وہ یکسان غریب  
ہو گا، اسی طرح گناہ کرتے وقت گنہ کا چھوٹا ہونا یا اپر ہونا دلوں کیا ہے۔

یعنی، انسان بھروسہ مسادی درجہ کا گناہ کارہ گا،  
(۳) رفاقتیں پر لکھی ویکسائیت اور اپر شرافت سے ہو کبھی تیز صلباً اور کبھی  
سُستہ ہماشت کے خلاف ہے، سوسائٹی سے اُسے صرف انسانی ضروریات  
کے مجبوریوں سے جائز کھا ہے، سیاروں کو نوکری ایسی بھروسہ کن ضروریات  
لائق ہونہیں سکتی، اسی سے مزور ہے کہ تاروں کی رفتار شروع سے آئنک  
ایک سی رشتی ہو،

(۴) کشی خواہ محل دچاکہ سے لہری ہو، خواہ دری کا نام، سندوں صور توں میں  
اسکے غرق ہونے سے ملاج کی یکسان حالت طاہر ہوئی ہے، اسی طرح آدمی کی

کی غلطی سے نقصان قابل ہو یا کیسے اس کی حاصلت ہر صورت مساوی درجی  
کی ہوگی۔

منہاج الطاہریؒ کی تکشیلی اکثر اسنوارات و تبیہات کے پر وہ میں چھپے ہوئے ہوتے ہیں  
اس تھارہ پہلے سے خواستہ ملائی و قوت مطلق نہیں رکھتا، البتہ وہ یہ اشارہ کرتا ہے کہ دو  
چیزوں کے درمیان کوئی وجد نہیں ہو جو ہے جسکی پہاڑ مکن ہے کہ اس دلال نامہ ہو سکے  
تبیہات مربوط ہیں تبیہات مفرود کی نسبت مخالف کا استعمال ہمیشہ زیادہ ہوتا ہے ایک  
ہست بڑا سبب مخالف کا یہ ہوتا ہے کہ بعض اوقات زبان میں بالکل مبان  
و مختلف مقام کو ادا کرنے کے لیے ایک ہی لفظ موجود ہوتا ہے لوگ اس انتہا کی لفظی کی  
پہاڑ انتہا کی معنوی قرار دیتے لگتے ہیں جو اکثر حالتوں میں ایک شدید غلطی ہوتی ہے زبان  
میں ایک لفظ اسخت ہے، غور کر کے دیکھو کہ مختلف مصنوں میں استعمال ہوتا ہے  
و تمہری بھی سخت ہوتا ہے، گرہ بھی سخت ہوتی ہے، دشواری بھی سخت ہوتی ہے لفظوں  
بھی سخت ہوتی ہے، مرانج بھی سخت ہوتا ہے مسلسل بھی سخت ہوتا ہے، اب اگر کوئی  
شخص سخت کلامی یا سخت مزاجی کی تکشیل سے پھر یا یا ہے کی سختی کی علمت دریافت کرنا  
چاہے اور ایسے کھلے ہوئے منہا الطپر کس کو نہیں زدایا گی؟

آل نیمن مخالفات پر یوں کھلکھلتا ہے، ایک ضرورتی تجویض، کافی اضافہ تفہیمات اور  
برائے نام تتفہیم کے ساتھ اور گزہ پلی، آل کے احوال بیانات کی تشریح اگرچہ قصہ اس تھہ

کھول کر دی گئی ہے، کہ اونی رائے کی مکروری ان ذمی فہم ناظرین کو آسانی نظر آسکتی ہیں؛ ایسے صراحت کے ساتھ تنقیدیں کی گئی ایہ خاموشی نیم رضا کے متراوٹ نہیں بل کے مسئلہ مقولات عenor و جیسری تنقید کی گئی تھی، وہ عام منظقین کے نزاق کے موقوف تھی اگر کسے مسلمان مخالف اطاعت پر کوئی بجهتہ نظر کی جاتی یا کام از منطق جدید کے اماؤں علماء کے نقطہ نظر پر اس موضوع پر روشنی دلائی جاتی، تو ایک بڑی طویل مستقل بحث پڑھ جاتی، جو مضمون ہنا کے صلی مقصودیتی اردو و انگلیسی سے مل کے تعارف کرائیں چنانچہ مفید نہ ہوئی،

## باب (۳)

## مقدمة کالمات پر کل

سکندر اعظم اپنے زمانہ کا پرہیزت و مجددت بادشاہ ہے، قرب و بخار کے علاقوں سر کر کے  
نظر اور اٹھا اپنے اور چیزیں زون میں، ایران، افغانستان، اور شمال ہندوستان کی بلند تریں  
اپنے کے خمیں، کامیابیوں اور چندیوں کے نشیمن بھوتا ہو انجوان شہنشاہ اپنے طلن  
والوں ہوتا ہے، راستہ میں تپ کاتی ہے، ایک سے ایک پڑھ کر طبا سے حاذپیں ہم کاپ میں  
لیکن چند ہی روز میں دنیا کو نظر آ جاتا ہے کہ جس قوت نے ایک عالم کو تباہ والا کر کھا تھا  
بالآخر قوت سے وہ خود سخت ہو کر رہی، اور دنیا جسے قوی ترین تھی تسلیم کر رہی تھی اسے  
اپنے سے قوی تحریکت مل گیا، جس کے سامنے تمام قبائل پیاریان اساری کشوش کشا رہیں  
ساری حوصلہ مندیاں پیچ نایاب ہو گر رہیں!

کھکھوں کا حکم اور طیپوں کا طبیبی خالیہوں بستہ گرد یہ ہجوم انسانی کا کوئی راز نظر نہ  
ہے بخوبی نہیں، دواوں اور غذاوں کے خواص ایک ایک کر کے توک بیان ہیں اچان نشان  
شانگر دوں کی پوری جماعت علم و تیارداری کے لئے کمرتی، سورا علاج کا وسوسہ  
نہیں، پیر سہری کا اندر شیہ نہیں ابے احتیاطیوں کا گذرنہیں، با اینہم جب وہ وقت آیا،  
جو مفتر اور مقدار تھا، تو کوئی مشت خاک کو پیوندی خاک ہونے سے نہ روک لی کیا تھا  
کی قوت ساری نسل انسانی کی مجموعی قوت اور متحده طاقت سے بھی بالاتر ہے؟

سالنے میں ساحل انگلستان سے امریکہ کے لئے جہاں زمینیں کس روایت ہوتا ہے جیکی  
ساخت میں یورپ امریکہ کے بہترین داع شر کرکے ہیں، اہم فن جہاز رانی و جہاز  
سازی کا دعویٰ ہے کہ اس جہاز کا خرق ہونا انکن یہ جہاز کے انتظامات ہر ہی شیش  
مکمل و اعلیٰ ہیں، افسروں کی ہوشیاری ابھارا نون کی جہارت فن بالکل غیر مشہور ہوا  
اتفاقی حضرات سے جان بچانے کے تمام سامان موجود ہیں، لیکن جہاز ایک بڑتائی  
چنان سے گمراہا ہے، اور آٹا فانالا کھون روپہ کا سامان اور اس سے کہیں نیا وہ بیش  
قیمت لفوس دس بیس نہیں، سو پچاس نہیں اکم و بیش سترہ سو کی تعداد میں ہمہ ندر کی تعداد  
تو جاسئے ہیں! — کیا بہترین داعوں کی بیش بینی و خوش تدبیری بھی ایک خاں  
حد سے اگے نہیں بڑھ سکتی؟

امریکہ کا سب سے زیادہ متحول تاجر بیمار پڑتا ہے، وہ روپیہ سے ہر شے خرید کر سکتا ہے،  
 صحت کیلئے ہزاروں نہیں، لاکھوں نہیں، کروروں روپیہ خرچ کر دینا اس کے نزدیک  
 دشوار نہیں، اسکی دولت کا شمار اربوں سے اور ہے، بات کی باتیں بواں بھاڑ  
 کے ذریعے ہجڑی، فرانس انگلستان اور خود امریکہ کے مشہور ترین ڈاکٹر اس کے گرد  
 جمع ہو جاتے ہیں، میکل سائنس نے جتنے آلات ایجاد کئے ہیں، سبے مددی جاتی ہے،  
 ترقی یا فتوح علم العلاج کے ہر جدید طریقہ کا عمل کیا جاتا ہے، عقوریات کے تازہ ترین انتقاں  
 ایک ایک کر کے کام میں لائے جاتے ہیں، با این ہمہ موت کی روک تھام نہ ہو سکی  
 شاید کوئی طاقت انسانی عقل و دماغ،  
 سائنسک آلات، طبی تحقیقات، حاذقانہ اکتشافات، اور بے پایاں صرف بزرگتھے  
 طاقت سے بھی بڑھ کر ہے،!

یہ وہ مشاہدات اور تجربات ہیں جو گورے اور کالے جوشی و متمدن، جاہل عالم ہڑے اور  
 چھوٹے، مغربی اور مشرقی ہر انسان کی بیش آتے رہتے ہیں، اور انسان کی نظرت ایسی  
 دلت ہوئی ہے کہ وہ ہر دفعے کوئی نہ کوئی تجربہ کا تاریخ ہے عالی و ولع افزادہ بڑے بڑے  
 مسائل کے متعلق اسی نتائج کا لئے ہیں، ایسی انسان اپنی بساط کے موافق تمہرے نتائج کی  
 پہنچتا ہے لیکن نفس استنباط نتائج سب میں مشکل ہے،  
 ان مشاہدات و تجربات سے بھی کوئی تجربہ بدلنا ضرور تھا اور وہی نفس انسانی نے کہا

انسان نے یہ دیکھا کہ ادیکی بڑی سے بڑی از بردست قوتیں کسی نامعلوم طاقت سے مخلوب ہو جاتی ہیں، اسکی جان توڑ کو ششین ناکام رہ جاتی ہیں، اس کے پختہ سے بچنے ارادے ہو جاتے ہیں اور وہ چاہتا ہے کہ ہمیشہ زندہ رہے، لگنہیں رہا، اور چاہتا ہے کہ قسم کے خواست و مصائب کو محفوظ رہے، لگر کامیاب نہیں ہوتا، وہ چاہتا ہے کہ ہمیشہ سرور و کامیاب رہے، مگر بس نہیں چلتا، اسکی یہ بے بسی ویچارگی اُسے یہ تجھے کہا لیے پر محظوظ کر دی ہے کہ اسکی محدود قوتون سے پرسے کسی اور قوت کا درجہ و مراد جو اس پر اُسکے مثل نام فانی موجودات پر سرخخط دہران علیٰ کرتی رہتی ہے۔

کچھ دیر یئے اپنے متحیلہ کو مشاہدہ و تجربہ کے قبودستے آزاد کر کے دیکھنے پر یعنی تیجہ بن کوئی اختلاف نہ دلتی ہو گا، مسکنہ حینہ مالک کا فرمائرواتھا، ممکن ہے آئندہ کوئی تاجدار ایسا پسیدن ہو، جس کے زیر گھنیں سارا گھر اڑپ ہو، بلکہ اس سے بھی ڈھکر افتاب ہاتھا پر سارا نظام شرمی اسکے قبضہ میں ہو، با این ہم کیا وہ قادھلی ہو جائے گا؟ کیا اس حکومت و فقیار کے بھا اور دوام کی حسرت اس کے دل میں نہ رہے گی؟ اور کیا اس آزادستے کا ہم کا دل میں رہنا صریح اس کی مغلوبیت ویچارگی کی دلیل نہ ہو گی؟ فارون کا نام اسوقت تک ولت فتوت کیلئے ضرب المثل ہے، ممکن ہے کہ کوئی آئندہ فارون نہ رہ و نہول میں اس گذشتہ فارون سے لاٹھون کر دوں درجہ لا یہ ہو، با ایہ کیا قوانین قطر اس پر علیٰ کرنا چھوڑوین گے؟ سردی گرمی، بھوک اس، بیماری، کاہلی، کیا ان سب خواست کے مقابلہ کے لئے اس سے کچھ کم ضرورت پڑی گئی جتنی معمولی انسان کو ہر قوت

رہتی ہے، کیا قانون تینیوں فنا کی گرفت اس پر نہ باتی لیں گی؟

غرض نتائجِ خواہِ مثاہدہ و تحریر کے حدود کے اندر رہ کر کالے جائیں، خواہ ان تینوں سے باہر کر کر تخلی کی فنا سے وسیع میں پرداز سے کام لیا جائے، ان ان جیسے تک نہ ہے، اسے بشریت کی بے بسی، بے کسی دبے چارگی کا حسوس ہوتے رہنا لازم ہے، اور اس کا احساس ہونا گویا یا اعزات کرنا ہے، کہ موجوداتِ فانی سے اولاد و افق کی اور شے کا وجود ضروری ہے،

اس نے جزو پر عالم و جاہل، امتحان و حوشی مشکر و ہونن اخبار پر لٹ لامد ہب مودود  
دھرم پر اس کا اتفاق ہے لیکن اسکے بعد ہی اختلاف شروع ہو جاتا ہے،  
یہ وقت تعداد میں ایکسی ماتعدد توڑن ہیں، بیرون قوت صاحبِ شعر و راوا کے  
یا نہیں؟ اس سی کا اور آنک عقلِ انسانی کو ہو سکتا ہے یا نہیں؟ کائنات سے اس سی  
کو تعلق کس قسم کا ہے؟ اس کے صفات کیا کیا ہیں؟ ان میں سے ہر سوال کے مختلف  
جوابات دئے گئے ہیں، لیکن اس نے جزو پر اس کا اتفاق ہے کہ جس فانی دُنیا پر کائنات  
کا تحریر ہیں، ہر وقت ہوتا رہتا ہے اسکے پرے، دُکھ اور، ضرورتی، اور مکن الوجود کا وجود و غور  
میں میں سے واجب الوجود کے پھوکو،

یہ "پھوک اور" کیا ہے، ایک گروہ میں اس کے جواب ہیں کہا، کہ عالم میں جو کچھ تینرا  
چاری ہیں، یہ سب مخصوص مادہ کے مختلف اشکال و شکون ہیں، وجودیتی صرف مادہ کا ہو  
جہ غیر مخلوق و مخلوق فنا ہے، قوشاں کا ایک غیر فنا کی صفت ہے، اسی کے سہارے

ہموں اپارٹمنٹی صورتیں بدلتا رہتا ہے اور کائنات میں جو کچھ موجود ہے یہ سب ذرا اسی کی ہی ترکیب تخلیل، لفت و لشہ، انضام و انتشار کے اشکال مختلف کی جلوہ آرائیں ہیں، یہ گروہ اپنی لگ کھلایا، جو ذہب کے منکر اور عام معاورہ ہیں دہر دلکش کے لئے بے موسوم ہیں،

دوسرے فرقی نے جواب میں کہا، کہ یہ شورا بے ارادہ، ولا یقین بادہ سے نظام کائنات کا ظور میں آننا ممکن ہے، علت اعلیٰ میں شور و ارادہ کو تسلیم کرنا لازمی ہے، اور اسی کا نام خدا ہے یہ گروہ ذہبی گروہ ہے، مگر اسکے تحت خود تسلیم فرقی پیدا ہو گئے،

طفلا نہ خیال یہ ہوتا ہے کہ جو قدر ظالم اشان و یہ سب مظاہر فطرت ہیں، سب ایک اک خری قوت کے محلوں ہیں، اور اس طرح خداون کی تعلوادھ شمار سے خارج ایک خدا بارش کا ہوتا ہے ایک طاعون کا، ایک جنگ کا ایک سمندر کا، قس علی بڑا، ذہب بترک کی بنیاد اس خیال رہے،

اس سے ترقی یا فتح شکل یہ ہے کہ سب قوتوں جو بیان ہر خری و اختتامی ملوا ہوئی ہیں اس بجائے خود معلوم ہیں ایک اصلی قوت کے حکمی یہ سب نہ فرع یا منظاہر ہیں اور وہ قادر مطلق و عالم کل ہو یہ ذہب توحید ہے،

ایک جماعت نے اس پر اعتراف کیا کہ اگر یہ نظام کائنات ایک ہی اختر کا معلوم ہے تو اسین استھان تناقض، کشمکش، برہی و فارکیون ہے اسکی توجیہ اسی علت

حورت یعنی ہر سکتی ہے کہ عالم کو دو مختلف قوتوں کی رسمگارانی کیا جائے، اگر یہ سر و نور، ظلت یہ دنیت و شیطنت کی متفاہ قوتوں ہر دن عالم رہتی ہیں اور کائنات اون کی زندگی آنایوں کی تماشہ گاہ ہے یہ ثنویت کا نقطہ خیال ہو،

یا اختلاف؟ اجنب الوجود کی وحدت و کثرت اوحید و تعدد میں متعلق تھا، ساتھ ہی اسکی باہیت بھی معرض بحث یعنی رہی ہے، عام خیال اسکی جسم کا موری ہے، عالم انسان اسکی شخصیت کے قائل ہیں، اُسے جسم سمجھتے ہیں، اور یہ خیال کرتے ہیں کہ وہ ایک نہایت پر قوت شستہ اعظم کی حیثیت سے آسمان کے سخت پر طبوس افرزو ہے، عالم و حکماء نے کل رسم انسان کے مختلف ہر وہ اُسے زمان و مکان کے قیود سے منزہ الوجود کی وجہ کی وجہ کل سمجھتے ہیں، جو ایک ہی وقت یعنی یہاں بھی ہر اور ہاں بھی اور ہر یہی ہے اُبھی اسی طرح باہیت؟ اجنب الوجود کے باب یعنی اور بھی اہم اختلافات ہیں،

مغرب یعنی رہ باحت اصلہ دریاہ راست علم کلام والہیات متعلق ہیں، فلسفہ کا تعلق باہیت و اجنب الوجود سے مخفی شخصی و با لواسطہ ہے، ایسی وجہ ہے کہ مغرب کے تملکیں والیں نے ان سائل یعنی جو شرکا فیان کیں، اسکی دار و دان کے فلسفیوں کے طبق یعنی کچھ زیادہ نہ ملی، عالی ہذا جو نظریات ہاں کے حکم، و فلسفہ نے قائم کیے ہیں انہیں کلام والہیات کے مندوشیوں کے ہاں چنان ہیں پر یہاں تھا، مغرب کا فلسفی جب تک فلسفی رہ کر ان سائل پر نظر کرتا تھا، فرقی ممکن ہی کی

پیش ایشون پر بیدگانی کے بیل پر سے رہتے تھے، اور گلکین جب فلاسفہ کے دارہ میں قدم رکھنا چاہتے تھے، تو فلاسفہوں کے چورہ پرست کے آثار پیدا ہو جاتے تھے، میںی ہر بکے گلکین اپنے ہاں کے فلاسفہ کی ادب ناشاپیشون اور گلکی خیون پر رسم ہوتے تھے، "وہاں کے فلاسفہ اکی نادقیت بسط بینی پر منسٹے تھے عقل و قل،" میں یہ جنگ پورپ کی سر زمین پر بدلوں چاری رہی، اور گومنزل مقصود فریشین کی ایک تھی تاہم راستے اس تک مختلف تھے کہ دونوں فریش ایک دوسرے کو گراہ سمجھتے رہے،

دولادتِ مسح سے لے کر، اشہرِ صدیان اسی تہذیبے تاکام میں آئیں اور گلکین ایک اٹھاڑوں صدی آئی، تو اپنے ہمراہ نویں مصالحت لیتی ہوئی آئی اس کے آغاز میں ایک ۱۵ پندرہو سال کا عصر باتی تھا کہ اُر لینڈ کو لکھ میں باراہ مارپیٹ ہٹھیا کے عو جاریں برکتِ ولہ ہوا، اور صدی کے آغاز کی ساتھ تھا اسکی تصانیف کا بھی آغاز ہوا، ۱۷۴۰ء میں اس کے ذہن میں ایک جدید نظام فلسفہ کا تخلیق پیدا ہوا، ۱۷۴۴ء سے علم ہائی میں بیان نہیں کیا گیا تھا اسی میں معرکہ الارار سال نظری رویت شائع ہوا، ۱۷۴۶ء میں مبادی علم انسانی اور اسلام میں مکالمات ہٹھیا، تصییف اسکے بعد بھی مدت تک چاری رہا، لیکن سلسلہ کی اہم ترین تصانیف یہی تین تھیں،

برکت کے وجود نے پورپ میں اس حقیقت کو ثابت کر دیا، مسحی علم کا لام اور فریش فلسفہ کے درمیان کوئی تنافض لازمی نہیں اور یہ ممکن ہے کہ ایک ہی شخص اگر ان پایہ تبا

بھی ہوا اور اعلیٰ شکم بھی، اسکی تعلیمات کا اب لیا بے نعاتِ ذیل میں رکھا جائیکا ہے،

(۱) اشیاء عالم کے جتنے خواص ممکن ہیں، رنگ، آب، مزہ، شکل، اجسامت اذن، مقدار وغیرہ سب بھوغا اور افراد اپنے وجود کے لئے اس امر کے محاذ ہیں اور کسی کے حق میں ادا کیے ہیں اکیلے،

(۲) اشیاء عالم ہیں اسلامی محسوس نہیں ہوتیں اور موجود ہیں، بلکہ ہم انکے وجود کے محسوس اس بنا پر قائل ہوتے ہیں کہ وہ محسوس ہوتی ہیں،

(۳) وجود اشیا ایسا محسوس ہوتا کہ متراون ہو، ہر شے قطعاً کسی کے حق میں ادا کیتی وہ موجود بھی نہیں ہو سکتی،

(۴) گویا کائنات خارجی ممکن الوجود ہے، اور اس مدد کے اس کیلئے بمنزلہ الوجہ وجود حقیقی نفس مدد کے کا ہے اور کائنات خارجی محسوس کی وجہ وہی ناظلی رکھتی ہے جب آنکھ نہیں، اور نہ شخاع باقی رہ سکتی ہے، نہ سایہ، جب نفس مدد کنہیں تو کائنات کا وجود بھی نہیں،

(۵) لیکن ظاہر ہے کہ کائنات کے بنیارا اجزا ریسے ہیں جو کسی نفس انسانی کے ادا کیتی نہیں آتی، پھر انکا وجود کیا ہے؟ انکے

(۶) اس کے علاوہ خود نفس مدد کر بھی تو جیشیت اشیا، جزو کائنات ہیں، وجود کے ہم کس بنا پر قائل ہیں؟

(۷) ان کا وجود ایک "نفس عظمی" یا شورگلی کے ادا ک میں آتا ہے جو محیط کی

ہمگیر ہمہ دن ہمہ ہیں ہیں،

(۸) عام نفوس مُدرکہ محدود و مخلوق ہوتے ہیں، یہ سورکی یا نفس عظیم غیر محدود و غیر مخلوق ہے، زمان و مکان کے قیود سے آزاد، فنا و لفظ کے قوانین سے بالآخر اور بقاء و دوام و ہم رجائی کا تنا بدار،

(۹) عام نفوس مُدرکہ اُس کے لئے مکن اوجو دہیں اور یہ حقیقت و احیب الوجود،

(۱۰) اسی ذات و احیب الوجود کو نہیں کی اصطلاح میں خدا کہتے ہیں،

برکتِ اپنی شخصی زندگی میں ہمہ تن ایک مذہبی شخص تھا، عدمہ کے سچا طاط سے اوری تھا، مذہب کے ساتھ اُسے خلوص ہی نہیں شہفت تھا، اس کے مواعظ کی ایک ایک سطر مذہب کے رنگ میں ڈوبی ہوئی تھی، مذہب کی حمایت ہی تصنیف کی اصل محکم ہوئی تھی اُس سے بلا امکن برتاؤ نہیں شاید ہی کوئی پیدا ہوا ہو، باہمہ فلسفہ کے وائر میں اُس کی تصانیف خالص فلسفیات ہوتی تھیں، اُس کے استدلالات کی عقلي ہوتے تھے ہیں کے مخاطب سمجھی وغیرہ سمجھی اور ہمہ دیگر ہمہ دیگر، ہمہت و مشرب کے اشخاص ہو سکتے ہیں۔ کہیں کہیں اسکی فلسفیات تصانیف میں بھی سمجھیت کی چاہیں آجاتی ہے لیکن اسی جمیعت چاہی سے زیادہ میں ہڑھتے پاتی، ہناء سے استدلال ہمیشہ ایسی رہتی ہے جس سے ہر اُن کو قائل کیا جا سکتا ہے،

اسکے فلسفہ پر ترقید و تبصہ وہیں مقصود نہیں اس سے قطع نظر کی جاتی

گوئے رہائی کا وزن کیا ہے، اور ان سے انسان کی تشفی کیا ہے کہ اسکی سے ایسا  
اس قدر طبی ہے کہ مغربی فلسفہ کی تاریخ میں برکت کی اہمیت سے موقوف و مخالف کیوں  
انکا زہین ہو سکا ہے ہمیوم جو ایک بحاظتے برکت کا رسے ہے ہر انجام ہو اسے خود  
اسکے فلسفہ کی ساری عمارت برکت کی تیار کی ہوئی تباہ در قائم ہے، اور اسے جل کر  
پہنچنے اپنے نظام فلسفہ کا جو عظیم انسان تصریح کیا ہے، اس کے درود لواز  
سقف و محراب گونئے ہیں لیکن داع غبیل وہی برکت کی دالی ہوئی ہے، اور اسے  
بعد جس قدر اہرن فلسفہ برطانیہ میں پیدا ہوئے تقریباً سب ہی نے اس کے تظریات  
سے نفیا اپنیا اور بحث کرنا ضروری سمجھا ہے میں، ریڈ، بل، میل، فرنز کے نام خاص  
طور پر قابل ذکر ہیں، اور تو اور خود مکمل نے، جسے عموماً اور ہمہ کا دشمن اور راہیت  
کا سالار لشکر سمجھا جاتا ہے، فلسفہ برکت کی تشریح و ماقولہ تلمیخیں مفہوم  
رمضانیں لکھے،

بعض حکیم سے یوں اپنی تصانیف کیلئے مکالمہ کا پیرا ہے اختیار کرتے تھے:  
چنانچہ فلاطون کے خیالات اس وقت مکالمات ہی کی صورت میں ہو جو دین  
برکت کے جب "نظریہ رویت" اور تباہی کی تصییف سے فارغ ہو جکا، تو اسے مناسب  
یہ معلوم ہوا کہ انہیں خیالات کو زیادہ واضح میں عام فہم پیدا ہیں اور اسے اس  
کے لئے بہترین قالب مکالمہ کا ہو سکتا تھا، چنانچہ ہری صورت اس نے اختیار

کی، اور اکنہ عین مکالمات این ہالیں فلوبیس کے نام ہوس نے ایک رسالہ کیا، رسالہ بہت مقبول ہوا، مصنف کی زندگی میں کئی بار طبع ہو کر شائع ہوا، اور فرنخ جرمن زبانوں میں بھی اسی زبان میں اسکا ترجمہ ہو گیا،  
 ناظرین کے سامنے اس وقت اسی رسالہ کا رد و ترجمہ ہے یہ کتاب یہاں پر مشتمل ہے، پہلے بحالمہ میں علم اور اک انسانی کی اہمیت حمد و پرچحت ہے، وہ میں وجود روح اور اس کی عدم مادیت پر، پیسرے میں وجود باری اور اس کے پیسی الاتہات ہونے اور اس میں تمام مسائل ہالیں (الف) فسلوبیس (ت) فرنخ اشخاص کی بھی لکھاگوکے ذریعہ سے ادا کئے گئے ہیں، ہالیں کو بطور مفترض و مخالف کے فرض کیا گیا ہے، اور فسلوبیس خود برکلے کے خیالات کی ترجمانی کرتا ہے، جتنے اعتراضات ان تظہرات پر وارد ہونے ممکن ہیں، تقریباً سب ہالیں کی زبان سے ادا کئے گئے ہیں، اور فسلوبیس نے انکی پوری طرح تردید کر دی ہے، کوئی جدید اعتراض اشایدی کی دلاغ میں پیدا ہو سکے،

ذہب کا ایک زبردست حریف ہر زمانہ میں، ذہب مادیت رہا ہے اور اس چدید زمانہ میں اشاید سبیٹ بڑا حریف ہی ہے، مادیت، کی مختصر تشریح یہ ہے کہ کالا کا میں جو کچھ بھی ہے، سب محض مادہ ہی کے مظاہر، انسکال و شنون ہیں اور باہد، حادث نہیں، قدمی ہے اور مخلوق نہیں، غیر مخلوق ہے، برکلے کے فلسفی کی ضرب کاری اسی عقل پر

اگر یہی ہے اور اسی سچان طے سے برکت کے فلسفہ کو صفاتیں بالائیں بار بار علم کلام سے تعمیر کیا گیا ہے برکت نے ثابت کر دیا، مخصوصاً عقل اور زیبی خوش عقیدی کی بنیزین خالصہ عقلي اسئلہ لالی حیثیت سے ثابت کر دیا، کہ ماڈہ کی قدامت اور غیر مخلوقیت الگ رہی، چیزیت خاڑت و مخلوق ہونے کے بھی سرے سے اسکا کوئی مستقل ذاتی وجودی نہیں بلکہ وہ جس حصہ کا وہ جس معنی میں موجود ہے جس عالم بارے کی میں موجود اس کے باہر معدوم محض، صوفیہ اسلام اور شاید بعض ہند و فقراء کے ان بھی یہ دعویٰ کا نون کونا نوس نہ معلوم ہوگا، لیکن فلسفہ مغرب کی دنیا میں تو نظر پر جرت ہے بھی تھا اور اعلای آفرین بھی ہیوم نے برکت کی تزوییں ایڑی چڑی کا زور صرف کردا پھر بھی اسکے دلائل کا جواب نہ دے سکا اور آخر میں صرف یہ کہکشانی دل کو نوس کرنا پڑا کہ برکت کے دلائل کا گو جوبل نہیں ہو سکتا، لیکن دل میں اُن سے تشقی کی کیفیت پیدا ہوتی، "سچان اللہ اور ہر سی سیو م صاحب ہیں، جنہیں خود اپنے دلائل عدم ملینا پڑے بھی الطہی نہیں ہوتا تھا، اور جنہیں اپنے سورہ البار اسیل TREATISE ON HUM. INQUIRY INTO HUMAN UNDER STANDING AN NATURE - "مقابلہ نظرات انسانی" اور

(تحقیقات فہم انسانی) میں تسلیک کے نقشگاہ پر ہیں دلائل برہیں قائم کرنے کے بعد بالآخر یہ اعتراف کرایا ہوا کہ اسی لفظی الرٹ پھر سے قلب ہیں اعتماد و اذعان ہی کوئی کیفیت پیدا نہیں ہوتی اور حقائق انسانیات جو کوئی پر ہوں ہی رہتے ہیں، برکت نے اپنے تکالیفات کے سرواق پر یہ تصریح کر دی ہے، کہ یہ کتاب مشکلہ دل میں

کے روپ میں بھی گئی ہے اور مذکور کتاب میں بھی جا بجا اُسی ہی تصریحات کرتا گیا ہے تو بھی تھا،  
میں بھی مذہب کا پادری تھا، اُسکا پیغمبرتی میت یقیناً اول سے عزیز ہو گی اور اُسکی حمل عرض  
میت ہے اسی کی عمارت ہو گی لیکن اُس سے جو دلائل قائم کئی ہیں ان سے تا میت ہے  
کی نہیں، بلکہ نفس مذہب کی ہوتی ہے، اور جہاں ایک طرف اسکے خیالات ایک مشق  
نظم فلسفہ کا ہم رکھتے ہیں، وہاں دوسری طرف اسکے نیت ارادہ کے بغروہ صوفیہ اسلام  
کی ترجیحاتی کا بھرپور حق ادا کر جاتے ہیں،

(۲۷)

## عادت ما و قلقة اعانت

عِوَادُتِ اقْمَ الْأَخْلَاقِ هُوَ" (مولیٰ نمازِ احمد و ملوی)

”خادت کو فطرت شانیہ کئے ہو جا لانکے اسکی قوت افطرت کی طاقت سے دس گنی لزید“  
 (ڈیلوک آف لفٹنٹن)

یا یک کھلی ہوئی حقیقت ہے کہ انسان کسی مفروضہ پسیط سے کا نام نہیں اسکا اطلاق مختلف اعضا، وجہ اس کے مجموعہ اور متشود قانون کی تحریک پر تو تابے جنین گے لگ کر فی شے بھی غائب ہوا تو اسی نسبت سے انسان کی نکیلیں میں کی رہ جائے گی لیکن بعض چیزوں اپنی اہمیت کے حفاظ سے استقدام ضروری ہیں کہ اگر وہ نہ ہوں تو اس ایمت کے حفاظ نہیں کا کیا ڈاکرہ ہے، اس مجموعہ پر سر سے سے انسان کا اطلاق ہی نہ ہوگا، مثلاً اگر کوئی جسم بظاہر انسان کا سا ہو، مگر اسکی قوائے عقلیہ کا شانہ تک نہ ہو، تو اسے انسان نہیں، بلکہ

انسان نما جیون کہا جائے گا، یا مثلاً کسی انسانی جسم کے اور اعضا، تو درست ہوں امگر اس میں خون کا ایک نظرہ نہ ہو، تو یہ بھی انسان نہیں، بلکہ انسان کا ڈھانچہ کہا جائیگا اور ان اعضا کے اہم و قوائی رہنیہ میں ہر شے سب سے زیادہ فضل و اعظم ہے اور کہنا چاہئے کہ یہیں اردو سارہ کا درجہ رکھتی ہے، وہ کوئی واحد عضو نہیں، بلکہ ایک نظام اعضا ہے جو کھا اور حلماجی نام نظام عصبی ہے اور اسی کے اور جیاتی انسانی کا انحصار ہے، نظام عصبی کا خاص کام جسم انسانی کے مختلف اعضا، و توئی کے درمیان نظام و تناسب پیدا کرنا، اور ان کو بامدھم و گرم روپ طریقہ رکھنا ہے، نظام عصبی کے بغیر انسان کی مثال اس مکان کی سی ہے، جس کیلئے اینٹ ہٹی پوزنا، لکڑی، غرض سارے مسائل کا پورا دھیر لگا ہوں گے کوئی محاری یا کاریگر موجود نہ ہو، جو ان متفرقی چیزوں کو ترکیب و ترتیب دے، طاہر ہے کہ ایسی حالت میں مکان بھی تیز نہ ہو سکے گا، یہی حال جسم انسانی کا ہے، فرض یجھے کہ گوشت دیوست، خون و استخوان کو جوڑ جا لے کر کسی ڈاکٹرنے انسان کا قابل قائم بھی کر دیا، لیکن اگر نظام عصبی موجود نہیں، تو اگرچہ قلب و شریان بن موجود ہیں، لیکن دوسری خون ایک بخط کیسے بھی جاری نہ ہو سکے گا، یہی پڑھنے سے موجود ہیں، اور ڈھانچے کو تازہ ہوا کے درمیان کھڑا بھی کر دیا گیا ہے، لیکن اس ایک لمحہ کے درست بھی ممکن نہ ہو گا مددہ صیحہ و سالم ہے، اور مددہ کے اندر فذ بھی کسی آڑ کے درست پہنچا دی گئی، لیکن اعمال ہضم کا سلسلہ تحریر نہ ہو سکے گا، عضلات سب کے سب موجود ہیں، بلکہ جس دفعہ پر ڈھانچے کھڑا کر دیا گیا ہے، اس سے ایک سر میٹھیں کرنے کی قدرت ان میں نہ ہوگی،

غرض نظام عصبی اگر موجود نہیں تو انسان انسان ہی نہیں،  
نظام عصبی ذیل کے دو طبقے ہوں یعنی تقسیم کیا جاسکتا ہے اور ان میں سے حصہ

خود متشدّد ہے اور اپنے مقسم ہے،  
(۱) نظام عصبی محیطی، نظام عصبی کا وہ حصہ جو جسم کے ہر گروہ میں میختھا ہے، وہ اس سے اپنے مرکزی کا تاثرات پہنچاتا ہے، اور اپنے مرکز سے وہاں تک تحریکات لے جاتا ہے،

(۲) نظام عصبی مرکزی، نظام عصبی کا وہ حصہ جو بطور صدر تمام کے ہر جس پر عالم تاثرات کی انتہا، اور جس سے تمام تحریکات کی انتہا ہوتی ہے،

اس مرکزی نظام عصبی کے بھی دو حصے ہیں،  
(الف) داعی یعنی مغز جو کام کے مرکز کا اندر پہنچتے،  
(ب) خارج یعنی فقرات پشت کے اندر کا گودا، جسے عام زبان میں حرمہ نہ کہتے ہیں،

اسی طرح نظام عصبی محیطی، اعصاب پر مشکل ہے، جو خور وینی جسمت کے، یا اس سے بھی باریک تر سفید دھانگے سے ہوتے ہیں، اعصاب کی بھی دو قسمیں ہیں،

(الف) اعصاب حسی، وہ اعصاب جو اطراف و جسم سے تاثرات مرکزی عصبی ملک لے جاتے ہیں،

(ب) اعصاب محرک، وہ اعصاب جو مرکز عصبی سے تحریکات اطراف جو انجام دیں۔

نیچلے ہیں،  
نظام عصبی کی فعلیت کا طریقہ یہ ہے کہ نیچات خارجی کے اثر سے اعصاب جتیہ ہیں  
میں سے ایک یا چند میں ایک ارتعاشی کیفیت (جیسے تار کے ایک سر سے کوہلائے یا  
صد پہنچانے سے سارے نار میں ارتعاش پیدا ہو جاتا ہے) جسے اصطلاح میں تھج  
کہتے ہیں، پیدا ہو جاتی ہے، اور جب یہ تھج حصہ مرکزی اینی دماغ یا نخاع سے جاگرا  
ہے، تو سوچت وہاں فوراً ہی اس «درآمد» کے مقابلہ میں ایک عمل براہ بھی، شروع  
ہو جاتا ہے، یعنی اعصاب جتیہ کے اس تھج تاثیری کی مطابقت میں رو عمل کے طور  
پر، اعصاب محرک میں ایک تھج تحریکی پیدا ہو جاتا ہے، اور اعصاب محرک اس  
تحریک کو اندر سے خارج کی طرف لاتے ہیں، اس بیان کی توضیح چند مثالوں  
سے ہو گی۔

مثال (۱) ہم کہہ میں یہ ہوئے لکھ رہے تھا کہ زور کی بارش کی، اور سر زد  
ہوا چلنے کی احوال کے اس تغیر کے باعث سر زد ہوا کا ایک جھونکا

سلسلہ REACTION یا س فعل شانی کو کہتے ہیں، جو کسی فعل اول کے سر زد  
ہونے سے مراس کے جواب کے طور پر از خود صادر ہو، مثلاً ہم دیوار پر بڑا گینہ پھینکتے ہیں  
یہ ایک فعل ہوا، اب گینہ اچھل کر پھر ہماری طرف لوٹ آتا ہے، یہ اس فعل کا  
رو عمل ہوا،

ہماری جلد سے بکرا یا، اور جن اعصاب بھریے کا تعلق میں سے ہے اور  
جنکے سرے ہماری جلد میں شکری ہوئے ہیں، ان میں فرداً ایک سیستم  
پیدا ہوا، اور جیون تھی یہ سیستم جا کر دماغ میں پہنچا، اعصاب پر جرک  
کو حرکت ہوئی اور سم نے طکر کر دروازہ بند کر دیا، فیصل سارے کام سارے  
نظام عصبی کی مانگتی ہیں ہوا،

مثال (۱) ہم لیکتے سارے کمرہ میں لیٹے ہوئے تھے، دنہرہ ایک شخص بہت  
تیز دشمنی کا لیپ لئے ہوئے داخل ہوا اس پر لظہ پڑتے ہی عصا  
بھریے بھری میں آیج ہوا، فوراً ہی حصہ مرکزی مسماٹر ہوا، اور سما  
ہی پیشانی کے اعصاب بھرکر کو حرکت ہوئی جنہوں نے ہمارے پوٹے  
بند کر دئے، اسی کوہم آنکھ کا چھپکنا کئے ہیں، یہ سارے فعل بھی اپنام  
عصبی کے مانگت ہوا،

مثال (۲) ہم نے کھانا کھایا، غذا محدثہ میں پہنچی، اب حملہ معدہ کے  
اعصاب بھریے میں تزویج ہوا جو خانع مانگ پہنچا، اور وہاں سے  
اعصاب پر جرکتے، محدثہ، جگر، لیلیہ، اسٹریلوں وغیرہ میں وہ  
نماہم حرکات پر اکر دیں جنکا بھجوں عکلی، پھرم کہلاتا ہے، یہ کل کاری  
بھی فحیلت عصبی کی مانگتی ہیں انجام پائی،

ان مثالوں سے ظاہر ہوا ہو گا، کہ ہمارے جسم کی ساری ششیں نظم عصبی کے

نہیں ہے اور ہم اپنے ادنی سے ادنی فصل میں بھی اس سے بے نیاز نہیں رہ سکتے ہیں۔  
 ظاہر ہے کہ ہمارے سارے افعال اپنے طاقتی صدور کے سماحت سے ایک طرح کے نہیں ہوئے  
 بلکہ مختلف طرح کے ہوتے ہیں، بعض ایسے ہوتے ہیں جو سراسر ہماری قوت ارادی کے  
 تابع ہوتے ہیں اگر ہم چاہیں انھیں کریں، اگر نہ چاہیں نہ کریں، (مثال نمبر آئندہ جھبہا) بعض  
 ایسے ہیں جو ہمارے ارادہ کے تصریح سے باہر ہوتے ہیں، میں اسکے صدور کے وقت ہم  
 انھیں محسوس و معلوم کرتے رہتے ہیں، یہ افعال ہمارے ارادے سے خارج ہوتے ہیں  
 لیکن علم و شعور سے خارج نہیں ہوتے (مثال نمبر آئندہ جھبہا) اسیم جان رہے تھے کہ ہماری  
 آنکھیں پر ہی ہنگو گوئی نہیں کیا تھا اور بعض ایسے ہیں جو غیر ارادی  
 ہوتے ہیں کے ساتھ ہی غیر محسوس بھی ہوتے ہیں، اور ہمارے علم و ارادو و دو نون کے انتباہ  
 سے باہر ہوتے ہیں، (مثال نمبر آعاماً ہضم اخشار کے اندرجاری رہتے ہیں، ہم انکا ارادہ  
 کرتے ہیں اور ہم ان کی خبر راوی ہے)،

ان میں سے ہمیں قسم کے افعال کو افعال ارادی کہتے ہیں مثلاً، کھانا، پیدا جانا، بڑانا،  
 پڑھنا، لکھنا، سوچنا، وغیرہ دوسری قسم کے افعال کا نام افعال ضروری ہو، مثلاً  
 ہنسنا، کھانسی آنا، جھینک آنا، اچانک جسم کا جھک جانا، سردی ہیں کا نینا وغیرہ  
 تیسرا قسم کے افعال کو افعال قسری کہا جاتا ہے، مثلاً دو رخون حرکت قلب  
 اعمال، ہضم عذاء وغیرہ،  
 افعال انسانی کی اس تقسیم سے گانہ پر عام تجربہ اور سائنسی تکمیل دیں

متفق ہیں، اس کے بعد عام خیال یہ فاکٹریوتا ہے کہ افعال قسری جو سب کے سب لازمیں ہیں، انسانی دخل و اختریاً سے قطعاً و کلیتہ ازا دیں، افعال اضطراری پڑھی انسان کا تصرف شخص برائے نام ہے اور صرف افعال ارادتی ہیں، جن کا انسان کی دستِ سب سے اور جن کے اندر وہ اپنی خواہشِ فرضی سے ترکیم و تغیر کر سکتا ہے،

سوال یہ ہے کہ افعال انسانی کے یہ جملہات مانند قرار دیے گئے ہیں، آیا ان کے حدود واقعی ہر جگہ فاکٹری رہتے ہیں، آیا یہ صحیح ہے کہ جن افعال کو سب نے افعالِ ارادتی قرار دیا ہے وہ ہمیشہ ارادت کے محتاج رہتے ہیں، اور جنہیں ہم افعال اضطراری کئے ہیں، وہ ہر جگہ ہماری قوتِ ارادتی کے دخل و تصرف سے آزاد ہی ہوتے ہیں، مشاہد و تجربہ ان سوالات کے جواب میں یہ بتاتا ہے کہ بہت سے ایسے افعالِ جنہیں مل میں لائیے دوسروں کو ارادتی صرف کرنا ہوتا ہے، وہ ہم سے بلا قصد از خود صادر ہوتے رہتے ہیں، اور اس طرح بہت سے افعال جو ہمارے لئے افعالِ ارادتی ہیں دوسروں کی ایجاد میں سہولت، سرعت و بے ساختگی سے کرتے ہیں کہ گویا ان کے لئے وہ افعال اضطراری ہیں، تنفس کو ہمارے علمی عضویات ایک فل اضطراری قرار دیتے ہیں، لیکن بہت سے مرتاض فقر، ایسے ہوئے ہیں اور اب بھی ایسے جاتے ہیں، جو اپنی خوشی کے ھندوستان جلیں دم کئے رہتے ہیں، اور بعض فقر اور شاید کوئی کوئی دن تک اپنی سانس کے دوکے رہتے پرندگان رکھتے ہیں، یہم فذ کے سلسلہ میں جتنے افعال اخشار کے اندر واقع ہوتے رہتے ہیں، انکا شخص اضطراری ہی ہونا نہیں بلکہ قسری ہونا بھی عنوان مسلم ہے، لیکن

بعض لوگ ایسے بھی ہیں جو جب چاہتے ہیں بغیر کسی خارجی اعانت کے استفادہ کر لائے ہیں، کھانسی کو بھی ایک عمل اضطراری سمجھا جاتا ہے، چنانچہ جب زور سے کھانسی ہوتی ہے، تو عموماً کسی کے روکے نہیں رکتی، لیکن چورا و نقب زن عموماً اپنی کھانسی پر لاحق رہکر لیتے ہیں، یہی حال ہنسی کا ہے، عموماً لوگ ہنسی کے ضبط بر قاد نہیں ہوتے، مگر بعض لوگ ایسے بھی ہوتے ہیں جن کے ساتھی ہنسی کی باقیت کیسے، مگر ایک مرد جہاں انہوں نے ضبط کا ارادہ کر لیا، پھر کسی طرح نہیں ہنستے، تقریباً اور گفتگو کے لاری ہونے میں اُسکی کوکلام نہیں، لیکن مثہر مقرر وون اور خطبون کا بیان ہے کہ مسلم فارم پر جا کر ایڈ کے چند لفاظ اور اپنے قصد و ارادہ سے ادا کرتے ہیں، اسکے بعد انکی قوت ارادی کو کوئی خل نہیں رہتا، اور لفاظ از خود مذہب سے نکلتے چلے آتے ہیں، بائسکل کی سواری جنگلوگوں کو آتی ہے، وہ جانتے ہیں کہ شروع شروع اپنا جسم کا وزن درست رکھنے میں لکنی قیعنی میں آتی ہیں، اور ہر مرتبہ ایک نہ ارادہ صرف کرنا ہوتا ہے، لیکن مشق کے بعد یہ حالت ہو جاتی ہے، کہ احباب سے گفتگو میں مشغول سائل پر بیٹھے ہوئے، مگر اس طرف سے بے فکر و غافل میلوں اور کرسون چلے جاتے ہیں، اور اپنی سواری کے متعلق کہیں بھی قوت ارادی کی ماحصلت کی مذورت نہیں محسوس کرتے، رسے اُخزگر سب سے واضح مثال چلنے کی ہے، انسان کو اپنی رفتار سے ٹھکر کھلاہ ہو اور کون فیصل ارادی سے گاہنچے ہم سب کو اپنے چین کا زمانہ یاد ہو گا جب ہم چلتا سمجھتے تھا تو ایسی اہم و کوشش کے ساتھ ایک ایک قدم اٹھاتے تھے لیکن اب کیا حال ہے؟

ہم جب چلنا پاہتے ہیں، تو ایسا اہلیت یا رادہ ڈھن میں قائم کرتے ہیں، لیکن اسکے بعد یا تو کسی سماں سے باتوں میں لگ جاتے ہیں، باخود سی فکر و خیال میں ڈوب جاتے ہیں، عرض اب قدم اٹھانے کا رادہ کرنا کیا میں، اگلی طرف، نہ میں رکھتے ہیں، ہم قدم میں کہیں ہماری توجہ و رادہ کے انزوں لٹھتے چلے جاتے ہیں،

عرض سطح کے پیش ارشادوں ہیں اور انکی موجودگی میں یقین کرنا و شوارہ، کافی انسانی کے یہ طبقات ملٹہ مسٹقل علیحدہ ہو کر ہیں، اس سے انکا زمین کا افوال اتنی کتیں بدل دیں گے اصناف ہیں حروف الہیت اس سے انکا رہے کہ یہ طبقات ملٹہ مسٹقل اور قدرت اور سے علیحدہ ہیں،

حقیقت یہ ہے کہ افعال انسانی کے اصناف ملٹہ یعنی افعال ارادی، اضطراری، و قسری کی تفرقی کو اچھے ضرور قائم ہے، لیکن ان ہر اصناف کے درمیان کوئی نظری مسٹقل اور ناقابل عبور، حد فصل حاصل نہیں، بلکہ شاید یہ اُن دو ایک افعال قسری کے جو لازمہ حیات و شرط زندگی ہیں (مثلاً حرکت قلت) باقی تمام افعال انسانی اپنی

نظرت کے بھاطے یکسان ہیں، اور ہر فعل کیسے ممکن ہے کہ مشتمل ترین کے درمیان سے ایک طبقہ نے بھل کر دوسرے طبقے میں داخل ہو جائے، اسی قوت، اسی استعداد کا نام عادت ہے، تو ایں عضویات کی رو سے ارادی و اضطراری اعمال کے درمیان فرق ہے کہ الگ سی یعنی کوئی روشنی میں شخچ و ہیچ جمل یعنی موجودہ کا اور عمل پیشہ فلان تھیں صرف تھے

لہ بعض علمائے فضیلت کے تزویک پر استقرار بھی غیر ضروری ہے،

و فصل اضطراری ہے، اگرچہ کار و عمل کو متعین نہیں کبھی کوئی ہو گیا اور کبھی کوئی تزویر فصل اراوی ہے لیکن عادت کا اشیاء پر تاکہ عضویات کی بیانی ہوئی تیرفیت مٹ جاتی اور مشق و تمدن کے ذمیہ سے یہ بالکل مکمل ہو جاتا ہے کہ افعال اراوی کے دائرہ میں اعلیٰ کا یہ عدم متعین فنا ہو جاتے، اور یہ کا کوئی خاص رو عمل متعین شخص ہو جاتے، عادت کا یہ اشیاء پر نظر نہ ہم ہی اسی تک محدود ہے، یہم کا ریزہ ریزہ عادت کے اثرات کا غلام ہے، روزمرہ کا مشاہدہ ہے کہ جہاں ایک مرتبہ کوئی شخص کسی بیماری میں بیٹھا ہو پائکا، وہ سری مرتبہ مہولی بدھیا طی سے وہ مرض پہ آسانی عور کرتا ہو جہاں ایک مرتبہ جسم میں پھرٹ آگئی، پھر دشوار ہے، کہ پروائی ہو اچھے، اور اس پھرٹ کا در دنارہ ہو جاتے، اگر ایک دفعہ کسی شدید صدمے سے ہاتھ کھڑکا ہے، تو روز بارہ خیفت سے صدمہ میں پھر اسکے ہاتھ جانے کا درصڑ کا لگا رہتا ہے، اگر ایک بار پھر میں ٹوچ آگئی، تو آئنہ، لیکن اساصدمہ پھر موضع پیدا کر دینے کیلئے کافی ہے، یہ رفتائی بیٹھاتے ہیں کہ نہ صرف ہمارے افعال اراوی بلکہ چند رہائشیں ہمارے ہم کے کسی حصہ پر طاری ہوئی ممکن ہیں، سب قانون تعلوکی پابند ہیں، تعلوکات کی ہمہ گیر عمل داری یہاں بھی تھم نہیں ہوتی، لیکن نظر و سیخ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ حیوانات سے گذر کرنا ایات و حادث اور یہ جان ماڈہ تک است بعادت کا تسلط محیط ہے، نہایاں جب زیست کیجئے تو اول اول ضرور کچھ کچھ چست یا ٹھیلا معلوم ہو گا، مگر جنپی روز کے بعد ٹھیک ہو جاتا ہے، تے تقلیل میں

ابتداء اندر کی جانب چھ کھلکھلی سی محسوس ہوتی ہے اس تھاں کے بعد انہوں جاتی رہتی ہو کر پڑا اپنی پلیٹسکٹ کے اوپر کس آسانی سے تھوڑا جاتا ہے، سطح زمین کے اوپر زدرا پانی ڈالنے والے دھار کوئی ایک راستہ اختیار کرے گی، دوبارہ پانی ڈالنے والے دھار اسی پلے راستے پر ہے، یہاں تک کہ وہ چند بار کے بعد راستہ مثل نالی کے گھر ہو جائے گا، ایک سیدھی شارخ تک رکھ جو ہٹکتے ہیں، یہاں اسکا سر اچھوڑا، بدستور سیدھی ہو جاتی ہے اور اسکی قوتِ ماغفت ہر مرتبہ کم ہوتی جاتی ہے، یہاں تک کہ چند بار کی کوشش کے بعد ہماری سب خواہشِ مستقل طور پر ختم ہو جاتی ہے، اور اس اچھوڑ دینے سے سیدھی نہیں ہو جاتی یہ تمام تجرباتِ خاوت ہی کے اندرات کی ہمہ گرتی کے شواہد ہیں،

یہاں تک اثراتِ عوائد کا ذکر ہا کر کر یہ سوال باقی رہ جاتا ہے کہ خاوت کی کیا ہے؟ یہاں تک اثراتِ عوائد کا ذکر ہا کر کر یہ سوال باقی رہ جاتا ہے کہ خاوت کی کیا ہے؟ اہمیتِ تھوڑکا ابھائی بیان تو ہو چکا لیکن فلسفہ تھوڑکا ہے؟ خاوت کا فلسفہ جانتے سے پیشہ رہنے خواصِ اداوی کو زدہ نہیں کر لیتا لازمی ہے علمِ طبعیات کا یہ ایک مسلم مسئلہ ہے، کہ کل موجوداتِ عالم کی ترکیب، ہمایت ہی لطیف یا ریک ذرا تھوڑی ہے، جھینیں سالمات کئے ہیں، نہیں باہم ایک کششِ اتصال ہوتی ہے، جسکے باعث ایک سالم و دصرت سے سالم رہے مل رہا ہے اور انہیں کے مختلف مجموعہ اجسامِ اداوی کی ملامتے ہیں یہ قوت اگر پر تمام سالماتِ عالم میں مشترک ہے تو ہم اسیں تھاوتِ مل رجھے لے سکیں یعنی اجسام میں یہ قوتِ یاد وہ ہوتی ہے اور یعنی کم اور بیش میں اس سے بھی کم، اور اسی تھاوتِ مل رجھ کی پتا پر یاد وہ کی تین ہیں، ہمچند تیال، اور گیسی (ہوائی) کیکی ہیں، ہن اجسام میں

وقت اتصالی حدود جو ہوئی ہی بغیر چنکے سالمات ترکیبی باہم دگر بالکل پریسر رہتے ہیں، انہیں صلاحت وجود نہ تھا ہے اور انہیں ٹھوس یا مخدودہ قرار دیا جاتا ہے، جنہیں یہ قوت کم ہوتی ہے، یعنی جن کے سالمات ترکیبی نہ تباہیک دوسرا سے فاصلہ پر رہتے ہیں انہیں جمود و صلاحت کا وجود برائے نامہ ہوتا ہے وہ مادہ سیال کھلاتے ہیں۔ تیسری قسم کے اجسام کے درمیان کشش اتصال بہت ہی کم پائی جاتی ہے، ان کے سالمات ترکیبی کو یا ایک منتشر حالت میں رہتے ہیں، انہیں مادہ ہوائی یا لیسی کہتے ہیں، سالمات کے خواص مثلاً مندرجہ ذیل اہم و قابلِ تھاٹ ہیں،

(۱) اولاً ہموزد سالر کی ساخت ناقابل تغیر ہوتی ہے یعنی کوئی سالمہ اپنی اندر کی ساخت میں کسی تحریک خارجی کا اثر نہیں قبول کرتا، بالفرض ہم کسی واحد سالر کو اپنے ہاتھ میں پکڑ سکیں، رہائش کی موجودہ تحقیق کے لحاظ سے یہ فرض ایک فرضِ حال ہے اور چاہیں کوئے دو بائیں، پھیلائیں، جھکائیں، عرض کسی طرح کا تیزاس کی ساخت میں پیدا کریں تو اس کو شہ میں کامیاب نہ سکیں گے،

(۲) ثانیاً ہر جماعت سالمات میں موڑرات خارجی سے متأثر ہونے کی قابلیت پورے طور پر موجود ہوتی ہے، چنانچہ ہر جمیں محسوس کی ہمیست و ساخت میں تغیر و تبدل کم و بیش آسانی کے ساتھ پیدا کیا جا سکتا ہے، ایسے موقع پر صرف اس مجموعہ سالمات (یعنی جمیں محسوس) کے اجر اور ترکیبی کی ترتیب بدلتا ہوتا ہے اور اس طرح کے تغیرات کرنے کے ہر جم مركب آمادہ رہتا ہے،

(۲) ثانی اجسام کی تغیر پذیری اور ان کے سالمات تربیتی کی کشش اتصال کے درمیان  
ہمیشہ تباہ سے مغلوس رہتا ہے جن اجسام کے سالمات میں کشش اتصال زیاد  
ہوتی ہے، ان میں استعداد تغیر کم ہوتی ہے، اور جنکے سالمات میں کشش کم ہوتی ہے،  
ان میں استعداد تغیر زیاد ہوتی ہے، یہی وجہ ہے کہ ٹھوس چیزوں میں تغیر پذیری بہت  
مقلیل ہے، اور اسکی ہمیشہ میں تبدیلی پیدا کرنے کیلئے تو یہ موثر کی ضرورت ہوتی  
ہے، بخلاف اس کے ہوا، اور پانی میں کہ ان کے سالمات تربیتی نسبتہ غیر معمولی میں  
رہتے ہیں) اثرات خارجی سے متاثر ہونے کی صلاحیت اتنی زیاد ہوتی ہے کہ وہ اس  
کوئی خاص صورت تک نہیں رکھ سکتے جس طرف میں ہوتے ہیں، بس دو سایہ ہی قابل  
اختیار کر لیتے ہیں،

یہ بھی لمحظہ رہتے ہے کہ سب ٹھوس چیزوں کے مدرج جمود مساوی نہیں ہوتے  
اور ان کی تغیر پذیری کے درجات میں بھی نامیان عظیم اشان فرق ہوتا ہے اپنے اور  
گھاس، فولاد اور ہوم شیشہ اور بڑا ہڈی، اور گوشت، چڑا اور نان پاؤ یہ سب چیزوں کے  
اور ٹھوس ہی ہیں، رقیق و سیال نہیں، تاہم ان میں باہم کم سقدر فرق ہے اس میں سے  
بعض کس آسانی سے اثرات خارجی قبول کر لیتے ہیں، اور بعض میں خفیت تغیر پذیر  
کرنے کیسے بھی کنتی محنت و کاوش کی ضرورت پڑتی ہے،

عادات انسانی کی ہمیشہ دریافت کرنی ہے تو ایک تو این طبیعی کا مطالعہ  
کرنا ہو گا، تجربہ سے معلوم ہوتا ہے کہ دنیا کی جن چیزوں میں سب سے زیادہ استعداد تغیر

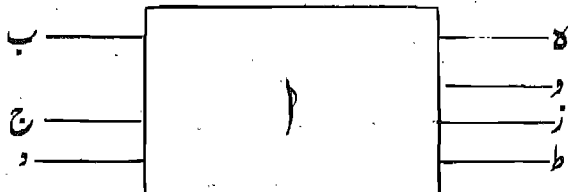
موجود ہے وہ ہیں، جو محمد ہر سیکے ساتھ چکا دار ہوئی ہیں، مثلاً موم یا حلوائے تر جو نہ رائی سخت ہوتی ہیں کہ مہری مورثات خارجی کا اثر قبول ہی نہ کریں، اور اسے پی اور یہاں کی طرح اپنے اپنی کسی مستقل صورت کے ہوتی ہیں، یہ چکا دار جسام، عام مورثات سے برادر مثاثر ہوئے رہتے ہیں لیکن ہر ہمایت توی مورثات کے، کسی سے اتنا مثاثر نہیں ہوتے کہ دفعتہ اسی کے موافق مصلح ہائیں، گویا ان کا دست امتیازی انکی تدریجی تغیر پڑی ہے، اور عادت کا جو تحریقی یا مایمینی ہی دست خاص ہے، جن احسام میں جس درجہ پر خاصہ موجود ہوگا اسی نسبت سے انہیں اکتساب عوامی قابلیت بھی موجود ہوگی،

اب نظام عصبی کی ساخت پر نظر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ بعینہ اس قسم کا مادہ سے بنتا ہے، جو کسی عوام کے لئے خاص طور پر موزون ہے، لیکن کا بھیسا اگر اشنا صن نے دیکھا ہوگا، اسی طرح کامیٹن، پلٹا، اور چکدار مادہ، انسانی دماغ و نخاع کے اندر ہوتا ہے اور جس مادہ سے اعصاب کی ترکیب ہوئی ہے، لیست و قابلیت قظر (یعنی چک) کے لحاظ سے وہ بھی بالکل اسکے مشاہد ہوتا ہے، قبارٹ اسدا احسن الخالقین،

یہاں یہ نکستہ بھی یا درکھنے کے قابل ہے کہ مغزا انسانی جس حفاظت و اسکام کے ساتھ کا سرہ سرین مبتدی ہے اس کے باعث وہ ہر مورث خارجی سے مثاثر نہیں ہو سکتا، بلکہ عام اور طبیعی حالات میں اسکے اور صرف دو مورث کا گرتو سکتے ہیں، ایک خون

و دوسرے تیجات عصبی، خون کا مرضحت کی حالت طبیعی میں عنصر میکان رہتا ہے۔ اس سے قطع نظر کر کے یہاں صرف تیجات عصبی کو دیکھنا چاہیجو ساعت بہ ساعت میں رہتے ہیں، یہ ممکنہ نفس کا مسئلہ شدہ مسئلہ ہے، کہ خارج سے جتنے تیجات اعصاب جسی کے ذریعہ سے دماغ یا نخاع تک پہنچتے ہیں، ان میں سے ہر ایک کے لئے روکن کا ہوا لازم ہے اور اسکی صورت یہ ہے کہ ہر دخل شدہ تیج اپنے اخراج اپنی نکاس کیستے ہوئے باہر کا راستہ ٹھوڑا ہستا ہے اور ظاہر ہے کہ یہ راستہ اعصاب بحر کی کا ہوتا ہے، اب بعض اتفاقی ایسے ہوتے ہیں جن کے تیجات کے روکن متعین مقرا دریندے ہوئے ہوتے ہیں، جنہیں کبھی فرق نہیں پڑتا یعنی جب وہ تیجات پیدا ہوں گے اونکار روکن بھی ہٹھی انجین متعین اور بندھے ہوئے اعمال کی صورت میں ظاہر ہوگا، مثلاً جب جسم کے بعض حصے گدگدائے جائیں گے تو اس تیج پر یہ روکن لازمی طور سے طاری ہوگا کہ سنسی کے متعلق اعصاب بحر کو حرکت کریں، اور چہرہ کے عضلات کی اضطراری اور صورت میں جائے، جسے شخص سنسی آنا کہتا ہے اس طرح کے افعال اضطراری ہیں، بعض افعال ایسے ہوتے ہیں جنکے تیجات کا روکن متعین اور بندھے ہوئے نہیں بلکہ قوتی اس باب میں گانی اتفاقات سے اسی تیج کا بھی کبھی ایک عمل ہوتا ہے، کبھی دوسرے بھی وسیعی علی ہذا، مثلاً آتا اپنے نوکر کو بکھر جائیں اس سے باطف دا خلاف کوئی بات کہتا ہے، کبھی اسکے تصور پر بہم ہوتا ہے، اور کبھی بھض خاموش رہتا ہے، نوکر کی موجودگی تیج ایک ہی ہے لیکن مختلف ہوا تج پر اس ایک تیج کے روکن کے مختلف ہوئے

اس طرح کے انحال، افعال ارادی کہلاتے ہیں، اس بنابر افعال اضطراری کی تعریف یہ قرار یا نی کہ وہ مخصوص تہیجات کے مخصوص متعین رو غل ہیں، انسان کی خوش نسبی ہے کہ وہ اپنے ارادہ دخواش کے مطابق خاص خاص تہیجات کیلئے خاص خاص رو عمل متعین شخص کر سکتا ہے، اس کی صورت یہ ہے کہ جن افعال کو انہی اضطراری بنایاں مقصود ہو، ان کے تہیجات پر لینے خاطر خواہ رو غل کو اپنے از بکوش مترتب کرے اور ایک ٹدت تک برا برا یا کترارہے کچھ عرصہ کے بعد مغزا اور مادہ عصبی میں جو نہایت سچکار ہے، ان اعمال جوابی کے خطوط یا نقوش اتنے گہرے ہو جائیں گے کہ ان میں ایک کیفیت اضطراری میداہو جائی، اور ان تہیجات کے پیدا ہونے پر اعمال جوابی از خود مترتب ہونے لگیں گے، اور اس طرح افعال اضطراری اور افعال عادی کے درمیان عمل اگوئی فرق ترہ جائے گا، عضوریات کا ترتیل اون ریک ماری شال کے ذریعہ سے آسانی ذہن نشان ہو سکتا ہے، نقشہ ذیل میں دا، ایک سطح قطعہ زین ہے، جس میں "ب"، "ت"، "د"، "تین نالیوں سے پانی آتا ہے، "ب" کا لایا ہوا پانی ہمیشہ "کا" کے راست سے باہر جاتا ہے اور "ت"، "د" کے ذریعہ سے آئے والے پانی کی کوئی نکاس میں نہیں، کبھی وہ دو، "تین" سے تکل جاتا ہے، کبھی "درز" سے اور کبھی در ط، "تین" سے لیکن یہ بالکل ممکن ہے کہ چند بار یہ قصہ دو کوشش "درز" کے لائے ہوئے پانی کو در دو، "تین" سے اور در دو، "تین" کے لائے ہوئے پانی کو در دز، "درز" کے راستہ سے نکالا جائے، اسکے



بعد یہ ہو گی کہ صد و کوئش کی احتیاج ہی باقی نہ رہے گی، "ج" کے سر سے اور "و" کے پہر سے نیز "و" کے سر سے، اور "ز" کے سر سے کہ درمیان از خود ایک ملادینے والی نالی بیٹھا، اور جس طرح "ب" و "ک" کے درمیان ایک تلاز مہنہ اسی طرح اُن بقیہ دو زوں جوڑوں میں بھی تلاز مہنہ پہنچ جائے گا، اس مثال میں "ا" گویا فاکٹری مقام ہے نظام عصبی مرکزی کا اذانہ طرف کے خطوط اعصاب مرکز کی جگہ ہیں، بعماں جو ای کے حال ہوتے ہیں، اور بائیں طرف کے خطوط اعصاب جیسے کی نایبندگی کر رہے ہیں بھر جائیں اور ہوتے ہیں،

ابھی قوت الکتساب عوائد کو انسان کی خوش نصیبی سے تعییر کر لیا گیا ہے، مقصود یہ کہ جس طرح طاقت جماعتی، اور ذہانت انسان کے پاس دو بہت بڑے آلات ہیں کہ ان کے صرف صحیح ساتھی نہیں بلکہ کامیاب بن سکتی ہو اس طرح اکتساب عوائد کی قابلیت بھی اس کے لئے بڑی نعمت ہے، کہ اگر وہ اُسے مفید طریقہ پر استعمال کر لے تو عظیم انسان کا میاپیان حاصل کر سکتا ہے، افعال خادی چونکہ افعال اصطاری کے حکم میں داخل ہو جاتے ہیں اس لئے ان کے کرنے میں انسان کو وہ توجہ وارا دینہیں

صرف کرنا پڑتا ہو افعال ارادی میں لا اپنی ہیں، اسی سبب کے علاوہ افعال ارادی کے افعال عادی سے، انسان کو تھانِ اورستگی بہت کم محسوس ہوتی ہے اور یعنی کوئی چیزوں قابلِ لحاظ نہیں، روزانہ نہیں کے افعال کا حصہ غالباً ایسا ہے، جسے محض عادت کی بنیاد پر بلا صرف توجہ کیا کرتے ہیں، اگر شام کی براخوردی کی عادت ہے تو ادھر وہ وقت آیا اور افسوس کا نہ از خود چلنے کا تلقاً ضاپیہ اور ہو گیا، اپنی جگہ سے اٹھا، اٹھ کر چلتا، شپروانی کی آئین میں ہاتھ ڈالنا، کار لگانا، بن لگانا، جو شے پہننا، سر پر ٹوپی دینا، چھڑی اٹھانا، اسے اتھین لینا، دروازہ کی طرف رخ کرنا، اسکے بعد قدم کا ہزاروں مرتبہ از خود اٹھتے رہنا، بعض اس طرح کی بیشام مفرد ہر کتنی کرنی ہوئی ہیں جنہیں مجھے حرکت ارادی ہی ہوتی ہے، با اینہم ان سے تھان اور سلیمانی ہوتا ہی ساری حرکتیں اگر ایک بچہ کو کرنا پڑیں اور اسے ہر بھڑانی تو جادو قوت ارادی صرف کرتی رہنا پڑے، تو چند منٹ میں رہ تھک کر کیسا پور ہو جائے اور اسکی جان کیسی بھان بور کر رہ جائے، ایک تعلیم یا فرم شخص دن میں ہزاروں لفظ پر تکلف پڑھ دیتا اور سنیروں لفظ پر بھان لکھ لیتی ہے، لیکن ذرا خیال کرنے کی بات ہے، کہ وہ

سلیمہ یہ خیال کرنا چاہا ہے کہ کچھ کو اپنی نا توانی کی وجہ سے قتنی پڑیں گی، صلی و حضرت مشیر عادت کا نہ ہوا ہرگا چھانچا لگ کر کوئی شخص نوجوان ہرگی ہو، لیکن یہ اسی ایسی اور سببی اسے ابتدے پیدائش سے اب تک کمی چلنے کا تلقاً تھا اہم اس وقت اسے پہلی بار چلتا پڑے تو اسکو یہ ایک بچہ ہی میں طرح قتنی پڑیں گے۔

ایک فعلِ عادی کہتے ہا یہ، اور کس تعداد میں مفرد افعال یا راوی کا جو علم ہے، اکتاب کا گھنی صفحات کا اللنا، سطروں پر نظر جائے رکھنا، ہر صفحہ کا ایک ایک لفظ، ہر لفظ کا ایک ایک حرفا، پڑھنا، پھر حرفا کو دوسرے حرفا سے، اور ہر لفظ کو دوسرے لفظ سے ربط دینا اسے ہی معانی کی طرف دین کا انتقال رکھنا، اور یہ معانی میں باہم ربط دیتے رہنا، ایک پڑھنے کے اتنے ساتھ مراتب ہوتے، پھر لکھنے میں علم کا اٹھانا، ایک خاص وضع پر اسے اٹھنے میں سلیمانی، الفاظ کے درمیان، اور الفاظ کے علاوہ حرفا کے درمیان حسب و اعد تحریر تباہ سب کا فاصلہ رکھنا، ایسے کوہن میں مخنوڑ رکھنا، خط کی صفائی کا خیال رکھنا کہتے اور اصل کا اضافہ ہو جاتا ہے، ہم میں سے شخص کو غالباً یاد ہو گا کبھیں میں جیب ہم سچے لکھا گکر طریقہ سیکھتے تھے، تو اس وقت اٹھیں دفتون کی وجہ سے ایک ایک لفظ کے پڑھتے ہیں کہتی مشقت پڑتی تھی، اور لکھنے میں توبس تیامت ہی کا سامنا ہو جاتا تھا، اب یہ صرف عادت ہی کی کرامت ہے کہ لکھنے پڑھنے وقت حرفا و الفاظ کی طرف ضرور کر دینے کی سلطان ضرورت ہیں پڑتی، از خود محبت کے ساتھ سکھتے رہتے ہیں، اور ہم کہتی مشقت اور کہتے بھکان سے بچ جاتے ہیں، یہی حال ہونے کا ہے ہم لوں گلگو میں اس بندہ ہم سچے محسوس کرتے ہیں، اور مز سوچ سر کو لایک ایک لفظ تلاش کرنے کی ضرورت ہوتی ہے، حالانکہ ہم وہی ہیں، جو بھی میں اٹھا کر اور ملا تلاکر ایک ایک لفظ زیان سے بچتے تھے، اور محولی تقدروں کے ادا کرنے میں ہی کسی کی کسی منت صرف کر دیتے تھے پھر کوچھ پڑھئے اس بندہ کسی غیر زبان میں جب گلگو کا لفاظ

ہوتا ہے، تو تو طے پھوٹے، اطمینان خیال کیلئے بھی تلاشِ الفاظ میں کتنا وقت صرف گزنا  
اور جیسا کہ زبان بالکل اپنی نہ ہو جائے، یعنی غیر زبان پر اپنی مادری زبان کی براز  
ہی عبور فرمہ جائے، اس میں روانی، صفائی وہ بے شکنگی کے ساتھ پہلی ہی نہیں پائی  
ان مثالوں کو بھی چھپ دیتے خود اپنے اور فردا جاسوس بن کر رہے تو نظر آئے  
کہ روزمرہ کا کھانا پیتا، سونا جاگنا، اٹھنا پہنچنا، سب کچھ قانون یہ تعودتی کے تابع ہے جو  
ہر شخص کا ایک خاص طرزِ لکھنگو ہوتا ہے، ایک خاص اندازِ فنار ہوتا ہے، عموماً ایک خاص  
طریقہِ نشست ہوتا ہے، سونے جانے، کھانے اور رفیع حاجت کرنے کے خاص خصی  
او قات اور خاص خاص معمولات ہوتے ہیں، اور جب بھی ان معمولات میں خلل ہے  
ہے تو کیسی تبلیغت ہوتی ہے؟ اس سے بھی اس کے بڑھنے تو معلوم ہو گا کہ شخص اپنے پڑتے  
اور جوستے پہنچنے تک میں اپنی عادات کا غلام ہے، زیرِ حب کوٹ پہنچنے کا تو پہلے دانتی  
ہی آسٹن میں ہاتھِ ڈالنے کا جب جو تینے گا تو پہنچنے بائیں ہی پیرین پہنچنے گا، یہ نہ ہو گا  
کہ بھی داہنہ ہاتھ پر اگر گے ہو جائے، اور کبھی بایان بلکہ حس تک کوئی خاص مانع  
موجود ہو، یہ میشے ایک بندھے ہوئے متین ہی ہاتھ پر اسی تباہ ہو گی، انسان ان چیزوں کو  
کبھی دھیان میں نہیں لاتا، دنکر کبھی باندا جاسوس بنکر وہ اپنے افعال کی نظری اگر کہ  
تو معلوم ہو کہ جرزاں میں وہ تمام تر بندہ عادت ہے  
ان مثالوں سے ظاہر ہوا ہو گا کہ روزانہ نزدیکی میں اکثر افعال صرف عادت ہی  
کی بنا پر بلا تکلف انجام دئے جاتے ہیں، اگر اکتساب عوام کی قابلیت سہم میں نہیں

گئی ہوتی، تو ہر اذنی سے ادی افضل کیسے از سر نو قصدا و ارادہ اور توجہ والی بیانات کی خود پڑا کرتی، تجربہ و تکرار مشق و ممارت پر معنی لفظ ہو جاتے، اور تجربہ ہوتا کہ جب کوئی کام شروع کرتے تو معا خستہ ہو کر پور پور ہو جاتے، خدا معلوم کئے خود می کام ادھر سے اور ناتمام رہ جاتے، اور جن افعال میں ارادہ و توجہ کا صرف کرنا گزیر ہے، مثلاً غرر فکر تھیں علم و میل فنون ان کے لئے نہ وقت ہی رہ جاتی، اور نہ وقت ہی ملتا، ایسی حالت میں انسان کے لئے لازم ہے کہ جو افعال دینی حیثیت سے نیک یا دنیوی حیثیت سے منفی ہوں، ان کی عادت جلد سے جلد طالی جائے نظامِ عصی میں انسان کے سب سے پڑے دوست بن جانے اور سب سے بڑے دشمن ہو جانے دوں کی پری صلاحیت موجود ہے، لے فرما اپنا دوست بنالیا جائے، اس سے صلح کر لی جائے، اسکی اعانت سے نیک خصلتوں کو راست کر لیا جائے، ہمیشہ عادتوں کے نقش پتے اور خوبگیرے جائے جائین،

یہی دسمِ نیشن رہے کہ ہو اگ مردی میں ٹھٹھ جانے سے بچائے رہتی ہے، جو کھانا پکا کر کھلاتی ہے، جو کارخانوں میں شہزادوں اجنبیوں، اور کل پر زدن کو جیلاتی رہتی ہے، وہی اگر کہیں پچھا کھد کی جائے، تو ہماری ذرا عایست نہیں کرتی بلکہ چشم زدن میں گھریار، مال و متاع، بلکہ خود ہمارے جسم کو جلا کر خاکستر کر دیتی ہے، باکل یہی حال ہمارے نظامِ عصی کا ہے، وہ جس طرح وقت میں انتہائی کفایت پیدا کر دیتا ہے، مشقت و توبہ بے انتہا بچا دیتا ہے، نیک خصلتوں کو راست کر کے

ذہن کو انکی طرف سے فارغ مطہن کر دیتا ہے، اس میں اگر کوئی بڑی عادت جرأت پرکشیدی ہو تو وہ بھی عوامیت کی طرح اب ہمارے اختیار سے قریباً خارج ہو چکی ہے، اور اس کا مٹنا سخت دشوار ہو گیا ہے، کیا رکھا نہیں کہ بعض لوگوں کی زبان پر گالیاں جڑ جاتی ہیں، یا کوئی لفظ بعض لوگوں کا سخن تکمیل ہے جاتا ہے، وہ لوگ ہندو یونیورسیٹی میں اپنے بزرگوں کے سامنے اپنے کو لا کھر رکھتے ہیں، اپنی زبان ہزار سبھائیتے ہیں، لیکن بے مردست ناطق عجمی ذرا پرداز نہیں کرتا، اور وہی الفاظ اخھین دیانتا قصور ہوتا ہے، سبھائیت زبان پر آ جاتے ہیں ایمنٹر مضمون بھی ہوتا ہے، اور عیناں کبھی اگفتگو کرنے والا بے چارہ شرم سے یا نی پانی ہو رہا ہے، ول ہی ول میں اپنے تینیں ملامت کرتا جاتا ہے، گر سب بے نتیجہ، باہم ذلیل ہونا پڑتا ہے، اور بعض دفعہ سخت نقصان بھی اٹھانے پر نتیجے،

اور کچھ لشکو اور الفاظ ای کی تخصیص نہیں، وانتوں سے تاخن کامنا، ہنوڑوں کا  
چباتے رہنا، کری سے ٹکلے ہوئے پیپر ملائے رہنا، واٹھی کھلاستے رہنا، ٹھوپھون پر پڑا  
بیتے رہنا، کان سے میل صاف کرتے رہنا، عرض جو بھی لست پڑھاتی ہے، پھر کام جھوڑ کا  
چھوٹی ہے، عادات جب پوری طرح راست ہو جاتی ہیں، تو عقول فیزیر غالب جائیں۔

لئے مولانا حاجی کا حیکما نہ کلام بلا حظہ ہو سے  
دیکھ ہادت کا سلسلہ میں نے عادت کر کر  
ہنس کے عادت سے ہے کیلئے عکس ایک جگہ پر لائے

اب ہو قع دھل کا حاظ اٹھ جاتا ہے اور انسان کی حالت ایک بے جان شیش کی سی بوجی ہے، کہ جان اُسے بچ ملا، بس فوراً اسکے مطابق رعل میسا خستہ سر زد ہو جاتا ہے جوہ موت ہو یا نہ ہو بعض موقوں پر عادت کا یہ قاہرہ نسل سخت مٹھ کھیر صورت اختیار کر لتا ہے، چنانچہ پن یا فہرست فوجی سپاہیوں کو حکلی ایک عمر فوج میں گدھ لپی ہے، باہمی اتفاق پیش آتا ہے ہے کام ہرین اطمینان سے ملٹھے ہوئے ہیں کہ دفعہ گل یا فوجی باجہ کی آواز کا ان میں پڑی اور ادھروہ مٹھا، فوجی صبابطہ کے مطابق، بلا قصد اڑو توں کر سیدھے گھر طے ہو گئے ہیں

لہ ۲۲ جون ۱۹۱۴ء کے ایک انگریزی روزنامیں کھاکیتِ ذیل نظرے گذری :-  
 "ایک انگریز سپاہی جوں، ہندوستان کی فوج میں ایک عوامی روز کی طلاقت کے بعد طعن داپس آیا، اور ایک روز عشیں کے قدر سے بالا خانہ رگی لیکن ھوٹوہی ہی دیر میں یہی چھٹھا ہٹھ کے سامنے عشیں خانے سے باہر کل آیا، سامنے مسٹر جنٹلمن یعنی ہری ٹھیکن، میان ڈیوی کے درمیان حسب ذیل لفظاً ہوئی :-

مسٹر جنٹلمن :- کیون خیر ہے؟ جوں :- تیر کیسی غسل نہ کر سکن تھا کہ کہا  
 مسٹر جوں :- لیکن آخ کیون، کیا انی اچھا گرم نہ تھا جوں :- پاں وانی سب ٹھیک تھا  
 لیکن نیچے گلی میں ایک پدمکاش ٹائیں کھڑا ہوا ہے، میں جب ٹب کے اندر عسل کیسے قدم رکھتا تھا  
 روپاچی ہر تیر ان پر **GOD SAVE THE KING** کا فوجی ترانہ پھیر دیتا تھا،  
 مسٹر جوں :- ریت آئیں لمحیں تو انہیں راگ کو تھارنے سے نہ کر سکنے سے کیا راستہ  
 جوں :- (غصہ سے بخوبی ہو کر) کیا راستہ؟ اری احمد، تیری بیوی میں اتنا نہیں آتا کہ اس را

مشور انگریزی بجزل ڈیک آن و نگٹن کی بابت روایت ہو کیا کہ وہ وہ بے اختیار ہو کر بچا رہا، عادت کو فطرت شانہ کہتے ہیں احادیث کی قوت افطرت کی قوت سے دش گئی زاید ہے، یعنی عادت کے آگے قوائے فطرت کی قوت اندھڑ جاتے ہیں، اور اسکی تصدیق عام تجویز ہے یون ہوتی رہتی ہے کہ جو قیدی ۲۲، ۶۰ سال کے بعد قیدی سے رہائی پائے ہیں، اکثر ان کی فطری آزادی کی خواہش اتنی مردہ ہو جاتی ہے کہ وہ جیل سے باہر نکلنے کے بجائے جیل ہی میں رہنے کی تناول و خواست کرتے ہیں، اور یہ حال محض افراد کا نہیں، اقوام و جماعات کا بھی ہے، علام توہین امداد کی مکومی و علمائی کے بعد اکثر اپنے لئے علمائی ہی پسند کرنے لگتے ہیں، اسی طرح جو پرہم شروع ہی سے پہلے کرچیڑے میں بند کر دے جاتے ہیں، آزادی پانے پر اڑ نہیں جاتے، بلکہ پھر قفس میں واپس چلے آتے ہیں، اپنے ہوئے گھوڑے بے کوئی کمی اپنے گلران کی غفلت سے بھاگ جاتے ہیں، انکو دیکھا ہو گا کچھ دیر تو میدان میں ٹکلین کرتے ہیں، اسکے بعد چیپ چاپ اپنے صلیل میں اکڑ کر رہے ہو جاتے ہیں، امر کیوں کہ پروفیسر دیمین بیکی انصافیت سے

کے ساتھ یہ رخص فوجی قواعد کے مطابق (ATTENTION) سیدھا مکڑا  
ہو ناپڑتا تھا۔

اخبار میں اس بحثیت کو لٹا لعنت و ظرائف کے کام میں پل گھٹی عقی، لیکن حقیقتہ اس طفیل کے اندر حیات نفسی کی ایک گہری حقیقت ہے لہم نفس کا ایک اہم اصول ہے  
قانونِ تحریک پورا الگی،

اس مضمون کے لئے نہ صحت مانوں ہیں، ایک شیر کا واقعہ نقل کرتے ہیں جو کسی سرکریں ہیں پلا ہوا تھا، سرکری کمپنی ریل پر جاری تھی، کہ ہر یون ٹری پر سے اُنگری، شیر جس قفس میں بند تھا اس کا دروازہ کھل گیا، خونخوار درندہ بانٹکل آیا، لیکن عادت کے مقابلوں میں نظر کی یہ مخلوبیت قابل دید ہے، کہ یقین کریں کوئی نقصان ہبچا سے تھوڑی دیر کے بعد اپنے ہاتھ سے میں از خود دا پس اکر دیتھوڑھ گیا،

شمس العلیما، مولوی نذیر احمد (لوسی) مرحوم ادیب انشا پر از ہوتے کے ساتھ ہی، فطرت انسانی کے بھی ٹپے نہیں شناس سمجھے، عادت کے مبتلائی اپنے صاحبزادہ کو ایک دچکپ لنشیں لکھو تھری فرایا ہے، اذیل میں اس کا ایک طویل اقتیاب درج کیا جاتا ہے،

”عادت کا ماحض ہے، ”سعود“ جسکے معنی ہیں، لومانا، بھرنا، ہیں میں سے تھم عادت کی وجہ سے بھی مستینگ کر کرے ہو، کیونکہ جب آدمی بار بار لوٹ لگا کسی فعل کا ترکیب ہوتا ہے تو اس فعل پر عادت کا اطلاق کیا جاتا ہے..... افعال الادی میں جسمانی ہون یا دماغی، سب میں تھوڑا بہت جلد کرنا ہوتا ہے، حکوم انگریزی میں اگر زشن کھلتے ہو، عادت کا ضروری نتیجہ ہے، تحقیقیں مشق تھیں جلد، یہاں تک کہ جب عادت راست ہو جاتی ہے تو فعل عادی فہل اضطراری کی طرح پلا قصہ ادا وہ، اور بے اعمال ٹکڑوں

لہ دھو عظیم حستے صفحہ ۱۶۰۰ مطابق ۱۹۰۰ء

نرمیں لگتا ہوا درسی وہی سمجھیں پڑھ کر مایا ہے، "الحادی کا الطیبۃ الشانیۃ" تیہ کہ فائدہ کو کہنے سبب اکمل و فضل ہوتا ہے، تو العادۃ کا طبیعتہ الشانیۃ نہ یقین سمجھ کر طبیعتیں بالنتیجی العادۃ یعنی عادت کی نہیں، غیرہ اور اسراز تھا صادقی "فی الحال متفقی" والامم معاکریں، یعنی حقیقت حال اس کے عکس ہے امروطی و اضطراری میں اسی نفس کو جو جکاز کر جائے ہے، غریبی کیا صفات و بجاہات میں سے ایک جس نفس ہے، اور یہی عالم کا شاید بھر جائے لوگ تو امداد و مہربن نفس میں بہت دیالذ کرتے ہیں، مگر خود ان اور پیشے اور پیشہ سی، یہ تو میں نے دیکھا ہے کہ پاس انفاس کا ایک عالم ایک سانس میں سوئا مرتبہ کا اللہ الک اللہ بمراعاتِ حضور پاسانی تمام کر لیا تھا، اسی کو میں نے اس سے جانہ کہ برپا کی کئی گھنٹیاں وہ اس شغل میں رہتا، الفرض الگانسان تھا صادق طبیعت کے محدود کرنے پر قادر نہ ہوا، مامن وہ اسکی شورش کو جاہدہ و مادرست یعنی عادت کی درستی پر کھو کر کیا ہے، یعنی عادت حاکم ہے اور طبیعت حکوم، ایک شخص نے حکیم امام الدین خان مرحوم کی حفاظت کی ایک حکایت لقول کی کہ کوئی مولوی صاحب..... بیمار پر سے حکیم صاحب نے جلاں تجویز کیا، یاد جو روکی مودودہ محبوب تھا، اور مریضات بھی دیے گئے تکروست نہ ائے، حکیم صاحب کو شریموئی، استفسار حالات کے بعد تیار دارستے فرما کر جلد چاؤ اور مولوی صاحب کی کھوپر شورکرتا ہیں تکھین، راوی کہتا تھا کہ اور گھنٹہ

بھی نہیں گذرنے پا یا تھا کہ جلاب کا عمل ظاہر ہوا اگر کو یہ رہ ہوئی تو حکیم  
صاحب نے فرمایا، کہ طبیعت تھی کہ اس نے بھی کی خود کرنا سکو خلاف عادتِ شلن  
تو اس سے ہریٰ مفارقت، انتباہ پیدا ہوا یہ حکایت اگرچہ ہے اور کوئی  
وچکھہ میں نہیں آتی کہ کچ کیوں نہ ہو، تو اس سے ہم عادت کی قوت کا اندازہ  
کر سکتے ہیں جن لوگوں نے علم الاخلاق پر کہا ہیں لکھی ہیں، میں نہیں جانتا ان  
میں سے کسی نے یہ خالی ظاہر کیا یا نہیں، مگر میری نظر سے نہیں گذر کر عادت  
ام الاخلاق ہے، یا موجود یہ کہ عادت کو اخلاقی پیدا کرنے، بنانے، اور بگارانٹی  
میں مدخلِ عظم ہے، مگر افسوس ہے کہ عادت کی نگرانی میں پرسے درج کی گئی  
کہ جاتی ہے، لوگوں کو عادت کا کہیں سورہ تابیح ہے، تو اکثر ایسے وقت  
میں جا کر کہ طبیعتِ غلوب عادت ہو جاتی ہے، تم نے شاید خالی کیا ہو،  
کا طباہ سے یوتانی کا کوئی نسخہ، شربت، یا بیات یا خیرہ سے خالی نہیں ہوتا،  
کچھ اسکی لمبی سمجھے، وہ یقین ہے کہ شیرینی یا بطعم ہے مغرب فہرزا دوایں کی  
قسم کی شیرینی شامل کر دیجاتی ہے تاکہ طبیعتِ شیرینی کو بالا صاف کا  
کو بالطعم وصول کرے، بعینہ یہی حال ہے انسان کی طبیعت اور اخلاق کا  
طبیعت کو مدد کی جگہ سمجھو، اخلاق کو دروا، اور عادت کو شیرینی، کوئی کام  
کیسا ہی ناموافقِ طبع ہو، عادت کی مٹھائی سے مکر ضرور اشمن اور اعلیٰ  
ہو جاتا ہے، اگرچہ آدمی ہریٰ لست بھی اپنے پنچھے رکھا سکتے ہے، لیکن اس کے

لازم ہیں آنکہ عادت فی نفسہا من حیث یا غما قرۃ من قوی  
الانسانیہ، (یعنی چیزیں ایک قوت انسانی کے بُری یا چیزیں انسان  
کی تمام قوتون کا ہی حال ہے کہ جھلائی اور برائی رونوں کے حوالہ ان ہیں  
و دیت رکھے گے ہیں، اور اب یا انسان کی اپنی تجویز را ہی کران قوتون کو  
کس پہلو پر ڈھالے)»

مباحثہ بالا سے عادات کے جزو اور مستنبط ہوئے انہیں مختصر اعوٰناتِ ذیل کے  
تختہ میں رکھا جا سکتی ہے،

(۱) وقت کی کفایت ہو افعال و اعمال بہت ہر کم کرو یا ٹھہر کر بڑی دیر میں  
ہو پائے تھے اب وہ آنائیا صادر ہوئے رہتے ہیں،

(۲) وقت کی کفایت، جن افعال کیلئے اقصد ارادہ محنت و تعجب کی حاجت ہوئی تھی

وہ اب بلا جد و چہرہ بہولت ہوتے جاتے ہیں،

(۳) کامیابی کا تھن، پہلے جن افعال کے انعام و سیئے وقت ناکامی کا خوف غالب  
رہتا تھا، اب ان میں تقریباً ہمیشہ کامیابی ہوتی ہے، نو آموز کا ہر شانہ خطا کر رہا ہے، آنہوں  
کا اس پاہی کا دار شاذ نادری خالی جاتا ہے،

عادت کے اُن اثرات سے گاندھی کو کثر علماء سے نفسيات نے لکھا ہے، میں اس کا ایک  
برائیم پہلو جس پر تجویز کے شاید کسی دوسرے اہر فن کی نظر نہیں پڑی، یہ ہے کہ عادت  
سو سائی کی سب سے بڑی محافظہ برکت اجتماعی کے قیام کی سب سے بڑی ضامن ہو، طبیعی

انسان میں رشک و حسد و مسابقت کے جذبات جس قدر تو ہیں، ہر شخص پر رونق ہے، لیکن باوجو دل کے دنیا میں جیشیت جھوٹی امن ہی فاکم ہے، شاہ و گدا، راغی و رعایا، افسو و ماحت، زمیندار و کاشت کار، حاکم و حکوم، آقا و نزک رعنی سب اپنے اسی کا مجھو ہے، پھر بھی لوگ چین اور فرانس ہی کے ساتھ زندگی بس کرتے رہے ہیں، یہ نہیں ہوتا، کہ حسد و رشک، منافقت و نشکن کی عالمیگرگاں ہیں جائے اسکی بڑی وجہ صرف یہ ہے کہ ہر شخص یا میں رشک و مسابقت، اپنی جگہ پر فائز ہے، لوگ دوسروں کو اپنے سے بے رحم بھرتے ہیں دیکھتے ہیں، لیکن جس گھوارہ میں انکا نشوونما ہوا ہوتا ہے، میں اسی پر اپنے اسی قیامت ہریت ہے اک عموں اس دارہ کے آگے وہ زداجی قدم نہیں رکھتے، نادر و یون، جیسے افراد فاقہیں میں اور الیٹ و اسٹوچیے افراد مکمل، میں کہیں صدیوں میں جاگر پیدا ہوئے ہیں، جو اتنی اتنی حالت سے ترقی کرے ایسا یہ شہرت کے تاجدار ہوئے ہیں، وہہ عموں والوں کو جیسی تعلیم، تربیت، وصحت اپنے عموں میں جاتی ہے، میں اسی کے مطابق وہ ساری ہماری بس کر دیتے ہیں، ہو صد ہندیوں کی یہ تجدید اپنے اپنے حدود کے اندر یہ قیامت ہے جب و صرف عادت کا نتیجہ ہے، لوگ اپنے ماحول کے خواہ وہ ماحول علی ہو یا مذاہی یا معاشری، اس قدر عادی ہو جاتے ہیں، کہ اس سے خارج ہام چڑیں کرو، اپنے دارہ بہت وسی سے خارج کر جائے ہیں، اسی ماحول کے اندر وہ ادھر سے اور صر کرو ہیں بدستے رہے ہیں، لیکن اس سے باہر ہٹا شاہزادہ رہی کرتے ہیں، اگر عادت کا یہ اثر

لے جیکم لقمان

نہ رہتا، تو کوئی شخص اپنے حال پر آس وہ نہ رہتا، اور وہ تنگا مہر قاتل برپا رہتا، کہ دنیا کا ہن  
اور سوسائٹی کا نظام دو دن کیسے بھی مکن نہ رہ جاتا، اس عادت کے منافع فوائد بھی  
اڑاوے متعلق ہیں، اسی طرح ایک تعلق سوسائٹی سے بھی ہے،  
حسن و بچ، ہنر و عیب، اکمال و نقص، گل و خار اس دنیا میں دو شد و ش  
حلیہن، عادت کے روشن پہلوؤں کے ساتھ اسکا تاریک ریخ بھی ہے، افعانی ارادی کو  
افعال عادی بنانی ہے ہمان مدد فوائد ہیں، وہاں دو ایک خطرہ بھی ہیں جن سے  
ابتداء ہی میں بخوار ہو جانا چاہئے، ان میں سے بڑا خطرہ یہ ہے کہ بعض اوقات افعال  
عادی کی بنی پرانا ن کے قوائے عقلی کند ہو جاتے ہیں، اور وہ اختلاف طریق و احوال  
کا بخاطر کے بغیر قسم عادت پر جا ہو الکیر کا فیکر براہ رہتا ہے، یہ بالکل ممکن ہے کہ کسی  
شخص نے جس زمانہ میں کسی عادت کا اکتساب کیا ہو، اسوقت وہ مفید و مصلحت ہو  
لیکن پھر ورنہ کے بعد حالات کے بد نیت سے وہی فعل بجائے مفید ہو سکے مضر ہو گیا ہو  
ایسی حالت میں صاحب عادت کا کھلا ہوا فرض اس عادت کا ترک ہونا چاہئے  
مگر قوائے عقلی عادت کے مقابلہ میں اکثر ایسے ہے میں ہو جاتے ہیں، کہ انسان  
کو تغیر حالات کا احساس تک نہیں ہوتا، اور عواید قدیم کی پائیڈی پرستور  
قاوم رہتی ہے،

اسی سے ملتا جلتا ایک دوسرا خطرہ افعال عادی سے متعلق یہ ہے، کہ  
احساس پیدا ہو جانے اور تغیر حالات پر مسلط ہو جانے کے باوجود بھی انسان عادت

قدیم کے ترک پر قدرت نہیں رکھتا، وہ جانتا ہے کہ زمانہ نیا ٹھہر بدل جکا ہے، یا یہ کہ وہ ایک نئے ماحول کے درمیان آگیا ہے لیکن قدیم عادتیں اسقدر اسخ ہو چکی ہوتی ہیں، اتنی مضمونی سے جو کوہاٹی ہوتی ہیں، کہ ان کے ترک پر کسی طرح قدرت نہیں ہوتی، وہ دل سے چاہتا ہے، اور سہنپڑا ہم پیرا نہیں ہے کہ ماہول جدید سے تطابق پیدا کرے لیکن نظام عصبی کی مزاجت کے سامنے بے بس ہے،

یہ دونوں خطرات جا بھی بیان ہوئے ان ہیں سے پہلے کا تعلق فہم و ادراک ہے اور دوسرا کا قوت عمل سے، یہ دونوں خطرات ایسے ہیں جنکا شکار نوجوان سے کہیں زیادہ ان کے دیرینہ سال بزرگ ہوتے ہیں تیزی یا سُنی یا نیال، اور پرانی روشنی یا پرانے خیال کے تفریق، آج سے نہیں، ہمیشہ سے چلے آتے ہیں، اور حق و باطل سے توہاں بحث نہیں ہیں، ہیں صرف عکلی کامیابی کا ذکر ہے، اور وہ ہمیشہ نے گردہ ہی کے نصیب ہیں آئی رہی ہے، ہوتا ہی کہیے کہ نئے خیالات رفتہ رفتہ پھیلتے گئے ہیں، اور پرانے عقائد و رسم ٹلتے گئے ہیں، اس سلسلیں خیالات نفسی کا یہ نکتہ یاد رکھنے کے قابل ہے کہ قدرت پسندی اور جدت پرستی، دونوں کا فہرست ایک اضافی جیشیت لکھتا ہے، کوئی شے دوسرے سے نئی ہے، نہ کوئی شے علی لاطلاق پر اپنی جدت، قدرت، اور شاہ راہ ترقی کے سلگ را نظر آتے ہیں، بلکہ ہی بڑے آزادوں خیال اور بڑے کے علم پر اور تھہ، علی ہذا چو لوگ آج طفیل مزاج، وجہت پرست کہلاتے ہیں، دوسرے

سال کے گذرنے کے بعد انھیں پرقدامت پرستی و تاریک خیالی کے لازم گھاٹ جائیں گے  
جذب اور گنگی، روشن خیالی، اور قدامت پرستی میں صرف چندی سال کا آگاہ پچھا بتوانے کا  
اسکارازی ہے کہ سن رسیدہ افراد اپنے بچپن سے جن امور کے عادی چلے آ رہے ہیں،  
ان کے خلاف جدید عقائد و رسم و اول توانے کے جی میں اترتے نہیں، عادت کا اثر  
مذاق و دیرینہ کی پابندی پر محروم رکھتا ہے، اور بالفرض وہ جدید اصول کے دل سے قا  
ہو گئی جائیں، تو بھی قدمی عادات اسی راست ہو گئی ہیں کہ اون کے بجائے وہ جدید  
عادات کے اختیار کرنے پر قادر ہمیں ہوتے،

مگر عادات کے یہ نقصانات ناگھن العلاج نہیں، ان خطرات کا پہلا علاج تو  
یہ ہے کہ انسان، اکتساب عوائد کے ساتھ ہی ساتھ اپنی عقلی و نظری ترقی  
و تیاری کے اور ہمارے فراخ دل، انصاف و بے تھبی سے غور کرتا ہے، تاکہ قوت امتیاز  
کندھ ہونے مانے، اور مسائل کی صحت کا فیصلہ ہمیشہ دلائل و شواہد کی بنابر  
کرنا رہے، اپنے تھیں اس سے حق الامکان متأثر ہونے دے کا کسکے خیالات نہ  
کیا ہیں، اگر انسان کی قوت امتیاز کا اس طرح پر انشودہ ہوتا رہے، تو امید ہے کہ

سلہ جن ملکوں میں بیرونی طبیعیل اور گھنسر دیٹ کے نام سے پارٹیاں ہوتی ہیں، وہاں بہت سے  
لگ سوں بڑی بیکے باریوں اور بیرونی طبیعیل کہلاتے رہتے ہیں، لیکن پیراۃ سالی میں یہ لوگ صرف نام کے  
بلیں یا طبیعیل رہ جاتے ہیں، اور صرف انھیں اصلاحات، اگلی وکالت کے درپیارے ہتے ہیں، جو اپنی  
تفہمی کے نام میں وہ تحریک کر کچے تھے، بلیں، کہلا نا اور ہر اور بیرونی اور

کسی جدید حقیقت کے قبول کرنے میں عادتِ قدیم کی عصیتِ حائل نہ ہو گی وہ سری تریڑ  
ہے کہ قوائے عقلی کی تربیت کے ساتھ ساتھ ہر تھوڑے تھوڑے و قدر کے بعد اپنی عادات پر  
نظر ثانی کی جاتی رہے اور جب کبھی یہ محسوس ہو کہ وہ عادات و خصائص، مأمول موجود  
سے پوری مطابقت نہیں دھیتیں، تو قورآن کی تربیتِ عالم اشرد وع کردی جائے اسکا  
انتظار کبھی نہ کیا جائے کہ جب ان عادات و خصائص اور محل کے دریان یعنی دنیا میں  
تصادم ہوے، اسوقت اصلاح شروع کیجائے، اصلاح فوراً کرنی چاہئے اور پہلے ہی  
لمحہ سے شروع کر دیں چاہئے ہمروں پھر شخص ہٹا سکتا ہے لیکن دیکھ لمحہ ہوتے ہوئے  
جب چنان بن جائیں تو شرار آدمی ملکہ کم جذبہ نہیں دیسکتے،  
یہاں تک جو کچھ کہا گیا، اس سے معلوم ہوا ہو گا کہ عادت کیا ہے؟ عادت  
اہمیت کیا ہے؟ اور عادات کے اثرات کیا کیا ہوتے ہیں،؟ اب یہ بتانا باتی رہ گیا  
کہ اکتاب عادت کے شرائط کیا ہیں؟ یعنی اگر بعض افعال ارادی کو افعال عادی بنانا  
مقصود ہے تو کن کن طالقوں سے اس مقصد کے حصول میں سہولت ہو گی؟

(۱) سب پر مقدم اصول یہ ہے کہ جس قدر جلد مکن ہو، اپنے یہیں افعال مقصودہ  
کا خود بنانے کی کوشش کرو، اہمیتِ عالم کے بیان کے ضمن میں ذکر آیا ہے کہ عادت  
کی بنیاد تامتر نظام عصی کی پچک پر ہے، فطرت نے جہاں اس نیاضی کے ساتھ  
نظام عصی میں استعداد تیز و دیست کی ہے، وہاں اس قابلیت کو ثابت نہیں عطا کیا  
ہے میں زیادتی کے ساتھ اس استعداد میں اخطا طہوتا جانا ہے، یہاں تک کہ پڑا

سالی ہیں یہ چاک گویا اکل جاتی رہتی ہے، ہی ویسے کہ ”بوڑھے طوطے“ چکھ پڑھ سکتے ہیں اور نہ انسانوں کے طریقے بوڑھے کوئی نئی عادت سیکھ سکتے ہیں، نظامِ جسمی کی یہ قوت بچپن ہیں نہ تھے اسے کمال پر ہوتی ہے، اس لئے بچپن کوئی عادت کے اکتساب میں قدرتہ نہایت سہولت ہوتی ہے، جن ہندوستانی بچپن کو شروع ہی ہیں کریں عرب معلم بھاجاتا ہے ان کو عربی زبان پر عرب بچپن ہی کی سی قدرت حاصل ہو جاتی ہے، انکا عربی تلفظ عربیوں ہی کا سا ہو جاتا ہے، اور عربی اپنی مادری زبان کی طرح، روائی و بے تکلفی سے بولنے چاہتے گئے ہیں، بخلات اس کے جو لوگ پختہ عجم مرد پر بخی کر عربی سیکھتے ہیں، وہ کتنی ہی باقاعدہ دبا اصول تعلیم حاصل کریں کتنی ہی مشقت کریں انکا فقط، ان کا لب و لہجہ، انکا روزمرہ میڈی ہی رہتا ہے، اور وہ اس بچپن کے ساد کیا، اسکی نصف روائی و بروائی سے بھی عربی گفتگو رقا دہنیں ہوتے، وجہ ظاہر ہے، کہ انھوں نے اس وقت کسی عادت شروع کیا، جب ان کے عضلات موٹے پڑھے تھے، اور ان کے اعصاب کی لینیت و قابلیت فطر (روح) صلاحت دکر خیلی سے بڑھی تھی، ماہرین فن نے اندازہ لگایا ہے کہ نظامِ جسمی کی چاک ہموماً بیس سال کی عمر، اور نظامِ جسمی کی تہیں سال کے سن تک پوری طرح قائم رہتی ہے، اس لئے قیسین نے کہا ہے کہ عالمِ انسان کے عوائد زادی (طرزِ گفتگو، وضع شست و پڑھاست، انداز فقار وغیرہ)، ۲۰ سال کی عمر، اور عوادِ جنمائی (متقدرات و خیالات وغیرہ)، ۳۰ سال کی عمر میں پختہ طور پر راسخ ہو جاتے ہیں، اسکے بعد انسان شاذ و نادر ہی

کوئی نئی عادت اختیار کرتا یا نیا عقیدہ قبول کرتا ہے، اب جو کچھ ہوتا ہے وہ انہیں پہچلے عوام و عوامد کی المطہرہ اور تو صبح و نشریخ ہوتی ہے، پس ٹبرے خوش نصیب ہیں وہ لوگ جنہوں نے اپنی نو عمری کی بیش بہا گھریوں کی قدر و قیمت کو یہاں ادا کرنا چاکر نہ آئے والے وقت سے فائدہ حاصل کر کے، عادات ہمیڈہ کے اکتا اپے نظامِ عصی کو اپنی ساری آئندہ زندگی کی فلاں و ہبہوں کا صامنہ ٹھہر لیا، اور انہیں یہ سستی ہیں وہ فری جنہوں نے اس عزیزاً موجود وقت کو ناقداری سے خارج کر دیا، اور یہودہ عادات اختیار کر کے اپنے مستقبل کی قطعی بربادی اور اپنی خسران کا پرواں لے لیا ہوا، ہم و میاہین کوئی مرض قطعاً لا علاج نہیں، ہم یعنی کے متعلق صحت کی توقع آخری نہ سہ رہکم و بیش قائم رہتی ہے پس یہ تناقل بیشی بھر جو اپنے انہوں اپنے میہن تباہ کرنے والے جس وقت ہمی خوابِ غفلت سے بیدار ہوں، فوراً کہ رہت ہو جائیں، اور اسی ساعت سے اپنی اصلاح، حالت کا پختہ عزم کر لیں، اس طرح کامیابی کو دشوار ہے مگرنا ممکن نہیں، نظامِ عصی کی لیکن یا استعدادِ زندگی کے بعد غلط پیروی ایک بارہ تو پرور دلکشی جاتی ہے، ہم باکل فانہیں ہو جائیں میتوان اور محنت شانہ کے تیر جنہوں کوں سے نہ ممکن نہیں کہ فرماہے زیر خاک شتر کھڑا بن کر بہرک اٹھیں، البتہ یہ ظاہر ہے کہ جوں جوں زماں لگتا جائے گا، اکتا اپے عادت دشوار سے دشوار تر ہتا جائے گا،

(۲) کسی جدید عادت کی بنیاد اسلئے اور قدیم عادت کے ترک کرتے وقت انسان کو اپنا عزمِ نہایت سُلْکم رکھنے کے ساتھ اپنے گرد و پیش اُن تمام خارجی و داخلی اسباب اور

و شرط الطلاق و جمیع کردنیا چاہئے جو اول الذکر کے معین اور آخر الذکر کے معنی ہیں، ہنڑا کوں میں  
شمار نہوار، اگر ترک سے نوشی کا خواہش مند ہے تو علاوہ پختہ نیت اور تضمیم کے اسے حبیل  
مودیات خارجی سے بھی بدلتی چاہئے،

(الف) مسجد میں جا کر بنا و خدو ہو کر ترک بادا نوشی کا عہد کر سے تاکہ آینہ ایک شدید ذمی  
روک اسکے اور قائم رہے،

(ب) اپنے احباب اور بزرگوں کے سامنے ترک سے خواری کے عہد کا اعلان کرے،  
تاکہ عہد شکنی کرتے وقت حلقہ کے علاوہ مخلوق کی نظر میں بھی رسوائی کا فٹ  
و شرم دانگیرے،

(ج) ایسے تمام لوگوں سے ملنا، ایسی تمام سوسائیٹیوں میں شرک کرے ہوتا، اور ایسی  
تمام تقریروں و تحریروں کو قطعاً چھوڑ دینا چاہئے، جن سے خواری کی تحریک  
دوبارہ پیدا ہونے کا احتمال بھی ہو،

(د) ایسے لوگوں کی صحبت بالقصد اختیار کرنا، اور ان کے درمیان گھر سے ہر سے دہنچا  
جو منقی و پاک باز ہوں، اور جن کے ساتھ رہ کر شراب نوشی کا احتمال نہ کرنے  
ہو، اگر ایسے لوگوں کی صحبت نہیں ہو جائے، جو شراب خواری کی رینی و  
ذمی خرایوں سے اسے پر زور اور موثر طریقہ سے آگاہ کر سے رہیں، تو اور  
بھی بہتر ہے،

(۲) میہمیشہ یاد رہے کہ کسی عمل کی عادت مخفی اسکے پسند کرنے یا اس کی تناک کا

سنبھلن پڑتی، بلکہ اس پر کرنے ہی سے پڑتی ہے، اس نے جس فعل کو چھا سمجھتے ہو، ہمیشہ اس پر کچھ رجھ عمل اکار پرندہ ہوتے رہو، کبھی محض تھا اور خواہش پر اتفاق نہ کرو، اس کا نتیجہ صرف غریبی ہی نہیں بلکہ بعض اوقات سخت مضر ہوتا ہے ایک بات کو چھا سمجھتے ہے اور اس پر کار پرندہ ہونے سے انسان کی قوت عمل رفتہ رفتہ ضعیف ہوتی جاتی ہے، اور اس شخص کو عملی رطوبت بجا سے عملی زندگی کے خیالی زندگی میں آئے لگتا ہے، یہاں تک کہ جہاں نیک را دونوں عمل کا وقت آتا ہے، تو عموماً وہ اس امتحان میں بڑی طرح ناکام رہتا ہے، اور اس کی ایک لیڈی کا تھیں نے کھا ہے کہ ایک مرتبہ شب کو ایک جھیڑ کے تماشیں بغض و روانگیز مناظر دیکھ کر وہ ضبط نہ کر سکی، اور اس پر وقت طاری ہو گئی، اور اس کی آنکھوں سے میل اشک بخاری تھا، اس جھیقیں القلب کی گاڑی کا کوچوان، جسکے اس کی ان سرمائی پوشش نہ تھی، پھر فسالی سردی سے اینٹھر باتھا یہاں تک سردی کھاتے کھاتے مر گیا، لیکن اس پیدرو خا تون کو خیالی و فرضی ہمدردی کی جو میں عملی و میراثی ہمدردی کی طرف توجہ پکڑ ہوئی، یہی حال ان تمام لوگوں کا ہوتا ہے جو کیڑت ناول پڑھتے یا تھیڈ دیکھتے رہتے ہیں، ان کے دونوں میں رجم و ہمدردی کے جذبات بارا رسدا ہوتے ہیں، لیکن چونکہ کمی ان جیزوں کے پرستے کا انتقام نہیں آتتا، اس نے ایسے لوگ بالکل بے عمل ہو کر رہ جاتے ہیں، ان کے ٹھوپن کھانے کو نہیں اور انہیں اپنے ہمروں کی جھاکشی و خوش تربیری کی وادی میں سے اتنی فرستہ نہیں ملتی کہ خود ہاتھ پر لامائیں، ان کے خاص انوہ ان کی اعانت و تکمیری کا مرتبہ کر دیں لیکن

وہ شب گذشتہ کے تماشہ دا سے ہیر و کی نیا خضی و ایشار کی وادو سینے میں مست و مفرق ہیں اور اپنے فرائض سے غافل، اس مرض کا علاج ہے ہے کہ دل میں چنے نیک جذبات ہوں، ان کو چھٹے کچھ ملائی برو تھرو، اگر کوئی اور موقع نہیں ملتا، تو کہاں کہ اپنے نوکر دن یا اپنے چھوٹوں سے خندہ روئی کے ساتھ کوئی بات ہی کر دیا کرو، کسی طالب علم کے سبق ہی یاد کرائے میں چند منٹ صرف کر دیا کرو، کوتیں ملیں بالکل ننگ، آلووں ہونے پا کے (۲۲) اگر کوئی شخص صاحب عزم ہے، اور تخلیات اعلیٰ لارکھتا ہے، لیکن اسے اپنے بلند حوصلوں کے اطمینان کا موقع نہیں ملتا اور یا مذہبی لگا رہتا ہے کہ موقع آرڈنیٹ پر کچا ذرا بہت ہو، تو اسے چاہیے کہ اپنی روزانہ نزدیکی میں صدر کوئی نہ کوئی فعل اپنی عادت اور اپنے فریج کے خلاف کر دیا کرے، صرف اسے کہ تو تا ارادی میں حرکت قائم رہے مثلاً چینی میں دو لیکی و قوت کھانے کا نامنگھر دے، سونے کے وقت میں کر کے کیا داد مرتبہ اسی کرے کہ اس وقت پنگ تر زہارے، دستخوان پر ایک بڑی لذیذ و مرغوب خدا موڑ اپنے لیکن کسی ایسا بھی کر کے دیکھ لائیں کہی طرف با تحدیڈ جھٹھا کے بازار میں نے تھل رہا اک سامنے دوکان پر ایک خاص شے جلب نظر کر رہی ہے اور جیب میں قیمت بھی موجود ہے لیکن کبھی کبھی اپنی طبیعت پر ہر کر کے اسکے قصہ خیلاری کو ملتوی کر دے، بظاہر یہ بہت چھوٹی اور اس ان پیزیں معلوم ہوتی ہیں، لیکن انھیں یقیناً فعال کا جھوٹا ٹھیک عظیم الشان طاقت ہوتا ہے، جس وقت آنماش کی گھریں آئی، اس وقت کھل کر رہے گا کہ حصہ نیالی جسی خرچ کرنے والے کتنے بودے اور نکتے نکلتے ہیں، اور جس شخص نے اپنی روزانہ نزدیکی کا

چھوٹی چھوٹی باتوں میں اپنے قہیں ضبط لفظ کا خرگز کر لیا ہے، وہ ایک عدم النظر استھان، ایک یہت انگریز استھان میں کے ساتھ انہیں جگہ پر قائم رہے گا جیکی پاروی میں کوئی ترغیب، کوئی تحریص کوئی توجیت، لفظ و توزیل پیدا کر سکیں،

(۵) ترتیب کلام، نہ کہ اہمیت مقصود کے ساتھ سے قانون تحویل سے آخری فتح یہ ہے کہ یہ بہت سی عادت خوبی طرح رائخ نہ بوجائے کہیں متنیات کو نہ داخل ہونے دیا جائے، ایسے موقع یہ متنیات و تحقیقت نہ صرف خد علی لفظ ہوتے ہیں، بلکہ اکثر عادت کے حق میں ستم قاتل کا اثر رکھتے ہیں اگر ہم نے ترک بادہ کشی کی نیت کی اور ایک اچھتے کے بعد کوئی لیکن اسکے بعد ایک مرتبہ جام منہ سے لگایا تو یہ متن رکھتا چاہتے، لیکن آن مختت یک سخت بڑا و ہو گئی، اور اب دوبارہ اس جہاں عادت کو رائخ نہ بانٹکے لئے کم از کم ایک اورہ سال کی مدت درکار ہو گئی، وہ پڑا گھنگھا جو ایک عادت پر تشبیہ کو کامے ترک کرنا چاہتا ہے، مگر اس قطعی طور پر ایک طویل مدت یہ سے بھر جائے پر قا ورہ ہو کر اپنے نفس کو یون سمجھتا ہے کہ اچھا آج ہیں اس سے اول طبق اٹھا لوں، بلکہ سے تو یہ ہمیشہ کیلئے تائیں ہوتا ہوں، «نہایت سخت غلط فہمی و نارانی میں مبتلا ہے، اسکے عزم کی تحریک است اسکی لگائش عادت کو زیادہ رائخ اور سکھ لتوش کر زیادہ گمراہی جاتی ہے، ان چھارہ متنیات کو ممکن ہے کہ ذ خود بھلا دے، اسکے احباب پیغمبیر پوچشی کر جائیں، حکومت وقت درکو کرچا جائے، لیکن خود اسی کے لفظ کے اندر، ایک اور عدالت ہے جہاں مرتوت اخلف، درگذشت پوچشی و رعایت کا نام تکشیدیں، وہاں اسکے اعمال کا ذرہ ذرہ درج رجسٹر ہو رہا ہے اور اس عدالت کے گھر پر

تعریفات سے امن میں رکھنے والی دنیا کی مادی قوتوں میں سے کوئی قوت نہیں، یہ  
مدالت نظام عصبی کے خود میں ذرات، سالمات، وظایا کی ہے، مبارک بلکہ قابلِ رشک ہیں  
وہ لوگ یونظام عصبی کے معیارِ عدل پر کھڑے ثابت ہوتے ہیں،

سلہ وظایا ہمچن ہے خلیہ کی رعنی وہ مدد و دوست جو ماڈہ عصبی کی ترکیب میں شامل رہتے ہیں، انہیں  
میکا (CELT.S) کہتے ہیں۔

## باب (۵)

## نفس و مفرداتِ نفس میں

اک رات میں جاتے ہوئے ہیں، کہ پیرین ایک پھر کی ٹھوڑی گلگتی ہے، اس سے ہمارے پیروٹ آتی ہے اور ہم درد و اذیت محسوس کرتے ہیں، لیکن پھر یہ سوراپنی حالت پر پڑا رہتا ہے اُک دن ہمارے علم میں کسی قسم کا درد و کھینہ نہ ہتا، اس باب میں ہمیں اپنی سرست اور پھر کی سرستی میں نمایاں فرقی نظریا،

آپ اپنے کسی دوست کی کامیابی کی خبر نہیں ہیں، اور خوبی خوش ہوتے ہیں اپنے کسی بیوی کے ان کوئی تقدیریں سرست ہوتی ہے، تو خوبی شرکیبِ سرست ہوئے ہیں، لیکن آپ کے کوئی ہمیں کریں رکھی ہیں، انکا نہ کوئی دوست و عزیز ہے، نہ وہ آپ کی طرح ان بیویوں کی سرست دانس اٹھا جمل کرتی ہیں،

ہم نے ایک شخص کو آج سے کئی سال پیش تر ایک جگہ دیکھا تھا، آج چھر اسکی صورت نظر پڑی پہلے ہیں کسی قدر تامل ہوا، لیکن بالآخر ہمین یاد پڑ گیا، اور ہم نے اُسے ہماراں نہیں ہمارے مکان کے درود یا راں طرح نہ کسی بھی شاخت کرتے ہیں، نہ نہیں کہ بات یاد پڑتی ہے،

ہر انسان کوئی نکوئی بات سوچا رہتا ہے، جو عالمی دنाम انسان ہیں، وہ بڑے بڑے دفیق مسائل پر خور و خرض کرتے ہیں، جو جسمولی دنाम کے عام اشخاص ہوتے ہیں، وہ اپنے کھانے، پینے، اور سخنے، بچھانے، رہنے، سستے، اور شادی بیاہ کی باتوں کو سوچا رکھتے ہیں، لیکن ہمارے جسم کے کپڑے ہمارے مکان کے درود یا راہ سماں کے صندوق اور کسی بڑی یا چھوٹی کسی بات کو بھی نہیں سوچتے،

ہماری اولاد سے پڑے بھرتے ہٹتے ہٹتے ہیں، اپنی خواہش سے کتاب پڑھتے ہیں یا کوئی کام شروع کرتے ہیں، لیکن ہماری کتابیں، ہماری الماریاں، ہماری تصویریں ہر وقت اپنی جگہ پر جوں کوئی رہتی ہیں، انہیں اولاد و خواہش کی ہم کوئی خفیت سی علامت بھی نہیں پاتے،

اس قوم کے مشاہدات سے جو ہر سلطہ اور ہر آن ہیں ہوتے رہتے ہیں، یہ نہیں،

ہوتا ہے کہ انسان بہت سے امور میں بیجان و جادہ ہو جادوں سے بالکل مختلف ہے، جیو امات بھی اس حیثیت سے انسان کے شرک ہیں لیکن اس وقت ہیں صرف ان سے متعلق لفظ کرتا ہے، اس نے جیوانات کے خصوصیات سے قطعہ نظر کئے ہیں، اور یہ اختلاف صرف جمادات ہی سے نہیں، بلکہ خود انسان بھی جس وقت مردہ ہو جاتا ہے، اُس میں اور جمادات میں کوئی فرق باقی نہیں رہ جاتا، انسان جیکی زندہ ہے، ہنستا بولتا ہے، چلتا پھر تھا ہے، کھاتا پیتا ہے، انسان کی لاش سے اس قسم کی توقع کوئی نہیں رکھتا، جو شے زندہ انسان کو مردہ انسان اور جمادات سے ممتاز کرتی ہے، اُسے حیات کہتے ہیں، پھر حیات کے دو بالکل مختلف مظاہر ہوئے ہیں، اس کی ایک قسم سامنہ جسمانیات سے متعلق ہے زندہ انسان سانس لیتا ہے، مردہ سانس نہیں لیتا، اُس کا قلب حرکت کر رہتا ہے، جمادات کے سرے سے قلب ہی نہیں ہوتا، اس صفت کے امتیازات تما مرجمانی ہیں، اور یو علم ان سوال سے بحث کرتا ہے، اس کا نام عضوریات یا علم الاعضاء ہے، ان کے علاوہ بعض دوسری قسم کے امتیازات بھی زندہ مردہ انسان، اور انسان و جمادات میں ہوتے ہیں، جیکی مثالوں سے بھم بھی روشناس ہو چکے ہیں، یو علم ان غیر مادی مظاہر حیات سے تعلق رکھتا ہے، اس کا اصطلاحی نام نقشیات یا علم النفس ہے، گویا حیات انسانی دو مختلف شہروں میں تقسیم ہوئی، اور اسی کے مطابق حیاتیات

کے تحت و متصل علوم ہوئے ایک علم کا تعلق اسکے جسمانی و ادی شعبہ سے ہے جس میں اس تم کے سوالات پر بحث ہوتی ہے کہ انسان کیونکر پیدا ہوتا اور وفات پاتا ہے؟ کیونکر اہمین نشود نہ ہوتا ہے؟ اس کا سلسلہ نسل کیونکر جاری رہتا ہے؟ نقل و حرکت، ہضم، نفس، دورانِ خون، وغیرہ کے افعال کیونکر انجام پاتے ہیں؟ وسیعیٰ ہذا وہ سے علم کا تعلق اسکی غیر ادائی نہذگی سے ہے، اور ایک ان مسائل پر بحث ہوتی ہے کہ انسان عقل و فکر سے کیونکر کام لیتا ہے،؟ لذتِ الحم ابساط و انتباخت سے کیونکر مہماں ہوتا ہے؟ قصدِ ارادہ، عزم و خواہش کیونکر کام میں لاتا ہے؟ وسیعیٰ ہذا یعنی آخرالذکر علم فیضیت سے موسوم ہے،

جس طرح عضویات میں گو صدِ مختلف مسائل سے بحث ہوتی ہے لیکن کا آخری سلسلہ جا کر جسم پر مفتراء ہے، اسی طرح نقشیات میں گو بیرونِ مختلف مسائل پر بحث ہوتی ہے لیکن سب کا آخری تعلق ایک ہی شے سے ہوتا ہے، اور اس کا نام نفس ہے، و اگر وہ کے اندر قطعہ صدہ ہو سکتے ہیں، لیکن مرکزی نقطہ ایک ہی ہوتا ہے لہذا نقشیات کا مرکز نفس ہے اسی محور پر مختلف مسائل متعلقہ گردش کرتے ہیں، گویا حیاتی کی روح کو نفس کہتے ہیں،

جسم کی فیضیت کو نہذگی کہتے ہیں، نفس کی فیضیت کا اصطلاحی نام شعور ہے، ہم جو کچھ سنتے ہیں، دیکھتے ہیں، سوچتے ہیں، یاد کرتے ہیں، خیال کرتے ہیں، کسی چیز کو پسند کرتے ہیں، کسی کذبا پسند کرتے ہیں، کسی بات پر خوش ہوتے ہیں، کسی بُرخوش ہوتے

این کسی امر کا ارادہ کرتے ہیں، کسی ارادہ سے باز رہتے ہیں، اسی طرح کے تمام افعال دیکھیاں کا مجموعی نام شور ہے، ہم کسی مسئلہ کو نہیں، یہ ایک شوری کیفیت ہوئی کسی مظاہر کو ہم نے دیکھا یہ دسری شوری کیفیت ہوئی، کسی بات پر ہم غصہ رہا یا دسری کیفیت شوری ہوئی، تمام کیفیات گویا ہم باکل مختلط ہیں، تاہم ہم سب شوری کی مختلف صورتیں، چیزیں مادہ میثما رمظا ہر دھرتوں میں جلوہ گر ہو سکتے ہیں، اسی طرح شور کے اشکال و مظاہر خدمتگار سے جلوج ہیں، لیکن با وجود اسکے جسم طرح خواص مادہ کو چند منصوب عنوانات کے اتحاد قسم کر دیا گیا ہے، اور انہیں کی مطابقت میں مختلط اوری علما بھی فاکم ہو گئے ہیں، مثلاً مادہ کے خواص طبیعی ہیں، ان سے تجھیات میں بحث کی جاتی ہے، خواص کیمیائی ہیں، ان سے کیمیائیات میں بحث ہوتی ہے، وغیرہ، اسی طرح گو شور کے جزوی مظاہر و اشکال میثما ہیں تمام بحاظ تو عیت وہ صرف چند عنوانات کے بحث ہیں رکھے جاسکتے ہیں،

فیض شور کی ایک صورت تو یہ ہے کہ ہم کوئی چیز دیکھتے ہیں، کوئی آواز پہنچتے ہیں، کسی بات کو سوچتے ہیں، کسی مسئلہ کو سمجھتے ہیں، کسی واقعہ کو یاد کرتے ہیں، کسی بحث رئتے ہیں، کسی شے کو بھیجا تے ہیں، یہ سب ایک قسم کا فعال ہو کے، ان میں قدر شرک پہنچے کہ ان افعال سے مخفی ہمارے علم یا اطلاع یا واقعیت میں انفصال ہوتا ہے، ان افعال میں براہ راست کوئی درود غم یا الطف و انبساط نہیں ہوتا، ان کے تابع دعویٰ قب پہنچہ ہمارے لئے انتظام اگر یا الم اگر ہوتے ہیں، لیکن براہ راست ان افعال سے مخفی

ہماری راقیت یا علم ہی میں اضافہ ہوتا ہے، ریاضی کا سوال ہم کل تک یہ سمجھتے تھے کہ فلان قاعدہ سے حل ہو سکتا ہے، آج معلوم ہوا کہ بجاۓ اسکے دوسرے قاعدہ سے نکل گا، اس سے محض ایک بات ہیں معلوم ہوئی، اسکے سوا اور کچھ نہیں ہوا، یہ لے سین خیال تھا کہ اج ہمینہ کی ہمیں تاریخ ہے، ابھی یاد پڑا کہ میں تاریخ تو میں ہو گئی، آج دوسری ہے، ایکن بھی محض ایک بات ہیں یا اگری، اس سے زائد کچھ نہیں ہوا، ہمارے سامنے دوچیزین آئیں اور ہم نے بتایا کہ ان میں ایک سرخ ہے اور ایک سبز، ایکن اسکے سوا بھی نہیں ہوا کہ ہم نے تمہری میشنا خست سے کام لیا، ان افعال کے تاریخ سے ہمارے اوپر اس قسم کا بھی اثر پڑے، وہ ایک عالمیہ سوال ہے، فسان افعال میں اس سے زائد کچھ نہیں کہ علم یا راقیت میں اضافہ ہوا، اس طرح کے سارے افعال کا جمیعی نام و قوت ہی

دوسری صورت ان کیفیات زندگی کی ہے، جو ہمارے لئے براہ راست ہے اسی دلائل  
مرست ایم بارڈ دیگز ہوئی ہیں، ہم راستہ میں جاتے ہوئے ہیں، اور پھر کی ٹھوکر لگ جاتی ہے، تو اس چوتھے فی الفور دبلا و استھنیکیت ہوئی ہے، ابھی کامیابی کی خبر نہیں ہیں، تو خوشی ہوتی ہے، اپنے کسی عزیز تریا دوست کی خبر وفات معلوم ہوتی ہو تو تاریخ ہوتا ہے، کوئی شخص اشتعال انگزیبات کرتا ہے، تو غصہ آتا ہے، کوئی دہشت کا منظر سامنے آتا ہے تو دل میں طریقہ معلوم ہونے لگتا ہے، غرض اسی طرح رنج درست در درست، الہ ولذت، خوف وہیت، محض اشتعال، حسد و ریا، محبت و اہل

نفرت و عداوت، وغیرا کی سے شمار کیفیات بچپش آتی رہتی ہیں، اور جن سے بلاد سطھ  
و پراہ راست کی طرح کی خوشگواری یا ناگواری پیدا ہوئی رہتی ہے، ان کا جمیعی نام  
احساس ہے،

پر دونوں صورتیں (یعنی) وقوف و احساس کی، ایسی ہوئیں جنہیں ہم محض متأثر ہتے  
ہیں، ان میں نفس کی حالت محض انفعاً ہوتی ہے، کان میں آواز کی، اور لامحہ سیمہ نے  
ہنسنا، آنکھ کے سامنے ایک شے آئی، اور باصرہ خواہ خواہ اس سے متاثر ہوا، کوئی مضمک قرئ  
ھے، اور خوب جگو اس پر نہیں آگئی، کبھی سخت حادثہ کی بخوبی، اور اخود انسوکل ریٹن  
غرض یہ تمام کیفیات بغیر سوار سے قصد و ارادہ کے از خود ہیں بچپش آتی رہیں، لیکن ان کے  
علاوہ کچھ ایسی کیفیات بھی ہمارے تجربہ میں آتی رہتی ہیں جنہیں غیر انسانی بجاے متاثر ہو  
کے موثر ہوتا ہے، بجاے اثر قبول کرنے کے اثر اڑاتا ہے، ان میں ہماری جیشیت بھائی  
انفعاً ہوئے کے فاعلی ہوتی ہے، بات چیت کرنے کے ہماری ای چاہتی ہے، اور تم اپنی  
خواہش سے بولتے ہیں کہیں جانکی ضرورت ہوتی ہے، اور اس قصد سے اٹھتے ہیں،  
لکھنے کا کام ہوتا ہے، اور ہم اپنے قصد و ارادہ سے تسلیم ہاتھیں لیتے ہیں، یہ تمام صورتیں  
ارادہ کی ہوئیں،

وقوف احساس اور ارادہ کی ان ہر سر کیفیات کے مجموعہ کا نام شور ہے، شور  
کے عناصر حصل ہیں ہیں، اور جو بھی شور کی کیفیت ہوگی، وہ انھیں عنوانات  
سے گانہ ہیں کسی کے ماتحت آئتی ہے، نقشہ، ذیل سے شور ہوا رانی کیفیات کے تعلق

کی توضیح میں مددگری،

نفس

حیثیت فاعلی

شور

حیثیتِ افعانی

الاده

(اصالہ)

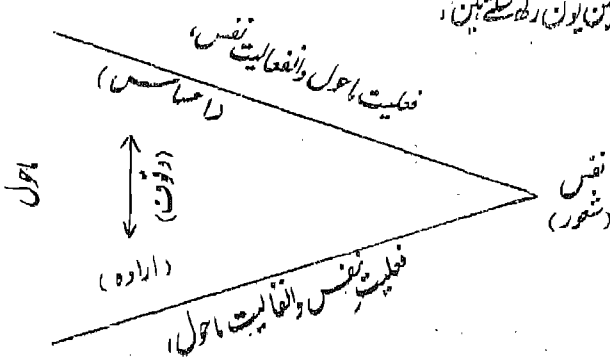
وقوف

(سوچنا، بخنا، اشنا خستہ (لیخ، راحٹ، ہیرت، رشک، (لکھنا، پڑھنا، بخنا وغیرہ)،  
کرنا، یاد کرنا وغیرہ) بہت (غیرہ)

مفہوم بالا کی تشریح ایک دوسرے پر میں بھی کی جاسکتی ہے، زندگی نام ہے  
اس خاص تناسب و توازن کا، جو کسی جسم اور اسکے احوال کے درمیان پایا جاتا ہے، جس  
کی گرمی اور رفتہ کی گرمی میں جبکہ متناسب قائم ہے، انسان زندہ ہے، جسم کی قدر  
اور مختص کا نات میں جب تک توازن قائم ہے زندگی بھی قائم ہے، اسی طرح شور  
بھی اس خاص تناسب و توازن کا نام ہے، جو نفس اور اس کے احوال میں پایا جاتا  
ہے، دوسرے نقطوں میں یون کھٹے، کھٹس اور احوال کے درمیان ہر وقت ہائی تر  
متاثر فعل و افعانی، کا سلسلہ جاری رہتا ہے اور اسکا نام تا و تکیہ انسان اس پر مبنی  
ہوتا رہے، شور ہے،

اس تطبیق و توازن کی مکری صورتیں دو ہیں، ایک یہ کہ نفس پر طور پر وہاں

کے اپنا اثر احوال پر ڈالے، دوسرے یہ کہ بطور متأثر و معمول کے احوال سے خوازش قبول کرے، ترقیاً دوسرا جزو پہلے پر مقدم ہوتا ہے، ذہن کی بالکل ابتدائی حالت ایک انفعاً حالت ہوتی ہے جس میں دو احوال سے کسی قسم کی تاگواری یا خوش گواری کا اثر قبول کرتا ہے، اسے احساس کہتے ہیں، اس کیفیت سے متأثر ہو کر نفس خود کچھ عمل کرنا چاہتا ہے، اس کیفیت فاعلی کا نام ارادہ ہے لیکن ارادہ کو وجود میں لانے کیلئے بعض احاسس کافی نہیں، بلکہ احوال کا درکار، اور مختلف اشاریں اتیاں بھی ضروری ہے، شہر کی اس تیسری کیفیت کا نام و قوت ہی، کریا و قوت اس کیفیت شوری کا نام ہے، نفس کی فعلیت و انفعاً لیست کے درمیان ایک رابطہ واسطہ کا کام دیتی ہے اسے قبول یعنی یون رکھ سکتے ہیں،



بعض حکم رکا، اس سے کی قدر مختلف یہ خیال ہے کہ وقوف، احساس پر قوت اور اس سے مُؤخر نہیں، بلکہ اسکی شرط اور اس پر مقدم ہے، اس نظر کے مطابق فعلیت

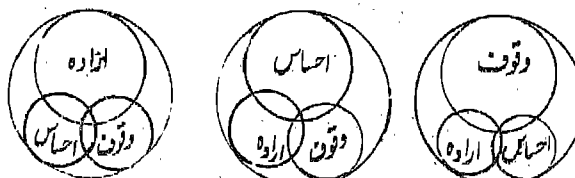
اول کا سب سے پہلا اثر انسان پر ہے یہ ہے کہ اسکو کسی قسم کا علم یا ادراک حاصل ہوتا ہے، اس سے اس پرناگواری یا خشکواری کا اثر ہوتا ہے، یہ احساس ہوا، اسکے بعد وہ اس احساس کو قائم رکھنے یا اسکے دفع کرنے کا تصدیق کرتا ہے، اور پر ارادہ ہر، اس نظری کی وجہ نفیتہ ذہل سے واضح ہو گی، یہ  
(کسی شے کا علم یا ادراک حاصل ہوتا ہے،)

|                                                  |     |              |     |     |
|--------------------------------------------------|-----|--------------|-----|-----|
| ذہل                                              | ذہن | (یعنی وقتن)  | ذہن | ذہل |
| (اس سے انتباہ یا انسا طبیدا ہوتا ہے)             |     |              |     |     |
| ذہن                                              | ذہن | (یعنی احساس) | ذہن | ذہل |
| (بہ طور نتیجہ کے نفس میں تحریک علی پیدا ہوتی ہے) |     |              |     |     |

(یعنی ارادہ)

شور کی تخلیل مختلف حکما، کے نظریات کے مطابق تخلیف پیراون میں کی جا چکی، اس تخلیل کا یہ مضموم ہے کہ وقتن، احساس و ارادہ و اتفاق بھی کہ اس دوسرے سے بالکل الگ، ابھر میں آتے رہتے ہیں، وہ حقیقت یا یہاں اعلان نہ حکم ہے ایسا کوئی ارادہ نہیں ہو سکتا، جیسی وقتن، احساس کی خفیت آمیزش نہ ہو یا کوئی

دوقن نہیں ہو سکتا ہے، ہیں احساس و ارادہ کی جملکاں نہ موجود ہو، ایسا کوئی احساس نہیں ہو سکتا بجود وقوف و ارادہ کے عناصر سے بھی سرپاک ہو، ہر شوری کیفیت ہیں دوسری ہی شوری کا کسی نہ کسی حد تک پایا جانا ضروری ہے، البتہ انکا جزو ایسے استدراخین ہوتا ہے کہ علی ضروریات کیلئے اسے نظر انداز کر دیا جاسکتا ہے، اور جس کیفیت کا جزو نہیں ہوتا ہے اُسی سے اُس سے دشمن کو موسوم کرنے لگتے ہیں جس کیفیت ہیں ارادہ کا جزو و عالب ہوتا ہے، اُسے ارادہ کہتے ہیں، جیسے وقوف کا پلے بھاری ہوتا ہے، اسے وقوف سے موسوم کرتے ہیں جیسے احساس کا حصہ تو ہوتا ہے، اسے احساس کہتے گئے ہیں، نفس و افع کے سماں سے ہر شوری کیفیت کی تصور انکاں ذیل میں کسی شکل میں ہوتی ہے،



اس کی کیفیت کو قوپنی کہیں گے، اسکا بھروسی نام احساس ہی رہے گا، اس ساکوئیہ پر لادہ ہی کا اطلاق رنگ کا وجود نہیں، اسیارے سے الگ کبھی خارج میں نہیں پایا جاتا، تاہم رنگ کا مستقل وجود ہر شخص کو تسلیم ہے، خوبی کا وجود بھی خوبی دار چیزوں سے علاحدہ بھر جو میں نہیں آسکا ہوا، پانیہ سب کو اس کا مستقل و ذاتی وجود تسلیم ہے، اس طرح نفس کے پیدا خلیل گو

کبھی عالم اور اقتصاد ایک دوسرے سے بالکل علیحدہ موجود نہیں ہوتے جو ہم نفسیات میں سوت  
نفس کے لئے انکار دیج دیک دوسرے کی الگ فرض کر لیا گیا ہے صبح منی ہیں میرفروات

نفس ہیں اجزائے نفس نہیں،

ایک بچہ گریٹا ہے اور اس کے پیر من یوٹ آتی ہے اسکے درد ہوتا ہے اور  
وہ چلا آتی ہے وہ دہنیا یہ کھلی ہوئی مثال احساس کی ہے باہمہ رفت و را وہ کھن  
بھی دوسرے سے غائب نہیں وہ جانتا ہے کہ دیپر میں اور ہے اما تمہاریں نہیں ہوتا  
اسکا یہ جاننا اور پیر کی تعین کرنا و قوت کی فعلیت ہے ساتھ ہی وہ پیر کو سہلانے لگتا ہے  
یا پیر کو کھلنا ہے اس قسم کی حرکات ارادہ کی اجنبی میں اس سے صادر ہوتی ہیں  
اسکی طرح شوری ہر کیفیت میں دوسری کیفیات لازمی طور پر شامل رہتی ہیں  
کیفیات شوری کی جو مثال ہیں اور کہہ جکیں ان پر خور گرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ  
شوری کیفیت میں خاص انصہل ضرور ائے جاتے ہیں،

(۱) توجہ۔ کسی شے کے شور میں آئنے کے منی یہیں کہ ہم ادھر متوجہ و نما طب میں  
جو شے تو ہم میں نہیں آتی وہ شور میں بھی نہیں آسکتی کسی شے کی جانب  
سے بالکل غیر متوجہ ہو شے کے منی ہی یہیں کہ اسکے متعلق کوئی شوری  
کیفیت نفس میں موجود نہیں،

(۲) قیمت۔ اگر دنیا کی ہر شے بالکل کسان ہو تو شور میں سے پیدا ہی نہ ہو کا کہنا  
میں جو تبدیلیاں ہر ان ہوتی رہتی ہیں انھیں کی مطالیق میں شوری

کیفیات بھی پیدا ہوتی ہیں، کسی شے کے نزدیک شور آنے سے مراد ہے کہ کتنے  
دوسری چیزوں سے اُسے متاثر نہ مبتاز کیا یہ تفہی و ایاز شور کا جزو و عیزیز ہے،  
(۲۲) آشایہ۔ کوئی شے جو ہمارے ذمہ دشمن و شوری سے قطعاً بچتا ہے وغیر متعلق ہو شوریں  
نہیں اُتے، صورت ہے کہ جو شے ہمارے جدید تجربہ میں اُسے شور کی کیفیات سے  
سے مناسب تعلق ہو جس شے کو تجرباتِ سابقہ سے کسی قسم کا اضافہ و اثر کرنے  
حاصل ہو، اسکا ذہن و نفس کیلئے معلوم ہو،  
کائنات کی ہر شے اگر سرخ ہی ہو تو سرخی کا کوئی مفہوم ہی ہمارے ذہن میں پیدا نہ ہو  
اسکے لئے اُس صورت میں سرخی کو عدم سرخی سے مبتاز کرنے والی کوئی شے نہ ہوگی زندگی کی ایک  
مثل ہو کہ تہرث اپنے صدر سے بچانی جاتی ہے، اُنکے یہی معنی ہیں، ساتھی اگر کوئی معلوم شے  
کسی حکومت میں مطلقاً کوئی مناسب تعلق نہیں کھٹکتی تو وہ بھی ہمارے علم میں نہیں اُتے اور  
بھیشنا معلوم رہے گی،

## بَاب (۶)

### ماہیتِ چیزیات

کشی شے کی رہیت زہن نہیں کرائے کے رو طریقے مروج ہیں، ایک یہ کہ جس شے کا نظر  
سے تواری کرنا مقصود ہو، اسکی جنسِ نصل تلاش کر کے تیہاتِ بجروہ کے ذریعے، اسکی اک  
منطقی تعریف ترتیب ویدی جائے، دوسرے یہ کہ مختلف مادی مثالوں کی دوسرے اُس کی  
تصویر نظر کے سامنے لے آئی جائے ہپلی صورت میں انسان ساکت و خاموش ہو جائے  
لیکن اس سے زہن میں کوئی صاف مفہومی کیفیت نہیں پیدا ہوتی، اور انسان گویا اسکے  
اور تھک کر جی ہو جاتا ہے، بخلاف اسکے دوسرے طریقے گونظاً سچی معلوم ہوتا ہے لیکن اس سے  
خاطب کی دلِ اشتفی ہو جاتی ہے، اور اسکا ذہن، اصل مسئلہ کی کیفیت کو پورے طور پر احاطہ  
کر لیتا ہے، ان اور اسی میں عموماً اسی دوسرے طریقے سے کام لیا گیا ہے، اور ماہیتِ چیزیات

کے بیان میں یہی اس پریار پرکل رہے گا،  
 سا حل بھر رکیج جہاز کی آمد ہے، بند رگا کے پیٹ فارم پر، انتظام کرنے والوں کا کہ  
 بحوم ہے، اور جہاں ہے کہ کسی طرح آئنہں چکتا، اتنے ہیں بند رگا کا ایک افسوس طور سے  
 یہ خبر نہ آتے، کہ جہاں فلاں مقام رکیج چان سے ٹکر کر اس پاٹ ہو گیا، اور تھا جہاں  
 ہی نہیں ڈوبا، سب مسافرون کو لیکر ڈوبا، ہیچنکی کوئی کو شش کا میاں نہ ہو سکی، الفاظ  
 کا ہوا میں گونجنا تھا کہ مجھ کی وضع ہمیشہ میں غیان تغیرات پیدا ہو گئے، جو لوگ یہ فکر کے  
 ساتھ ٹھل رہے تھے، اب اپنی اپنی جگہ پر ٹھنک کر کھڑے ہو گئے جو فراخخت والطیناں سے  
 لے ٹھوڑے تھے، بھر گھبرا کر اٹھ کر طرف ہوئے اور جہنی مذاق میں مصروف تھے، دفعہ بھیرا  
 ہو گئے، غرضِ مجھ کا ایک نیا منتظر قائم ہو گیا، لیکن جماعت کے مجموعی تغیرات سے قطع  
 نظر کر کے ایمان دیکھنا صرف یہ ہے کہ افرا دیز فردا فردا اگر اغیرہ، سولت کیلئے افرا دیں سے  
 صرف چار کا انتخاب کر لینا کافی ہو گا، یہ چار اپنے تاثراتِ نفسی کے سخاط سے گویا سارے مجھ  
 کے خمایہ دے ہیں، اب فرا دیکھئے، واقع ایک ہی ہے، مگر چاروں پر الگ الگ انہر تھے اپنے  
 ایک صاحبِ شدت سے گران کو شہیں مینداں کل غیرِ تاثر معلوم ہوتے ہیں، مجھ کی طرف  
 پیش کئے ہوئے ایک گوشہ میں کوچ پر جس طرح پہلے لیٹے ہوئے تھے، اب بھی بالطیناں  
 لیٹے ہوئے ہیں، ایک اور صاحبِ جو اپنی وضع اور ٹھنک سے کہیں باہر کے باشندے معلوم ہو گئے  
 ہیں، خیروں میں ایک، مگر کچھ زیادہ متاثر نہیں ہلکوں ہوتے، ٹھنکے تسلیتے ایک فرا دیکھئے  
 ٹھنک کر خبر کو سننے لگے تھے، اور جہر وہ بھی میں بنا لیا تھا، لیکن اب پھر بدستور ٹھل رہے ہیں

ایک صاحب البتہ جیسے مفہوم نظر ہے ہیں، بخوبی کرے اختیار و پرستی تھے، اور ایک  
آن سو شاک نہیں ہوئے ہیں، پچھتے صاحب کی حالت سب سے زیادہ دردناک ہے، بخوبی  
سنتے ہی ایک بیخ ماری غش کھا کر زین پر کرے اور بخوبی آئے کو قاب گلیں ہیں، اس  
اب بھی بجا تھیں، انکھوں میں انہیں اچھا نہ ہے، سارا جہاں نظر وہ میں پڑھتا ہے اور  
کلیجہ ہے کہ فرط خشم و شرست المم سے پھٹا جا رہا ہے،  
ادھر تو بورہ ہے، اتنے ہیں آئیں اور ایک آنیں کہ بندگاہ کے گو وام میں آگ لگی؛  
وہ صاحب جو ساعت سے خود میتھے، اب بھی مجھ کی طرف پشت کے بھس و جو کت  
لیتھ ہوئے ہیں، پچھتے صاحب جو زار و قطار دنے اور بیخ مار کر ماخم کرنے میں لگے  
ہوئے تھے، بدستور اپنی حالت میں گرفتار ہیں، اور یہ آوازیں گویاں کے کان میں پڑی  
ہی نہیں رہی ہیں، پیسے صاحب بوجہا کی بربادی پر دئے تھے، آگ کی بخوبی کر  
پکھ دی رتو کھڑے سوچ پڑے، مگر اب دوسروں کو اگ بھانے کے لئے درستے دیکھ کر خود  
بھی اسی طرف قدم اٹھا رہے ہیں، دوسرا سے صاحب جو بھلی باریوں اسی متاثر  
ہوئے تھے، اب کی بے اختیار بہر کر دوڑے ہیں، اور اگ کے بھانے میں سب  
اگے آگے ہیں،

یہ خارجی تاثرات تھے، ان کے معنی کی تلاش ان کی اندر ولی نقشی کیفیات  
میں کرنا چاہئے، جو صاحب دونوں مثالوں میں بالکل غیر متأثر ہے، ان کے عدم تاثر  
سے ظاہر ہے، کہ وہ شرست سے گران گوش تھے، اس لئے انہیں داقویات کی اطلاع

اپنے سرے سے نہیں ہوئی، دوسرا سے صاحب چو گیر ملکی تھے، اپنے اس ملک والوں سے نہ کوئی خاص تعلق و ہمدردی، اور نہ اسکے عزمیواد دوست جہاز پر تھے، وہ ہمدرگاہ پرانا مال چھڑانے کی خرض سے آئے تھے، جہاز کے ڈوبنے اور اسی جانوں کا خاص سع ہوا، سن کر انسانی ہمدردی کی نیا پر تھوڑا بہت رنج ضرور ہوا، لیکن صدمہ کا کوئی نہیں پڑا، البتہ گودا میں آگ لگنے کی خبر سن کر بے تھان اسکے چھانے کو درستے، کہ حضرت اپنا جو مال چھڑانے آئے تھے، وہ اسی گودا میں تھا، اچھے صاحب کو جوش غیش آئے شروع ہو گئے تھے، اسکا راز یہ ہے کہ انہیں جوان را کا اپنی تعلیم ختم کر کے کئی سال کے بعد اسی جہاز پر طعن آرہا تھا و اپس، باپ کی نظر میں بچہ محبوں تھا، اور ساری توقعات اسی کے دم سے واپس تھیں، ان کے صدمہ کی کوئی حد نہ تھی، آگ کی بخار کے سے انہیں رہی، تیسرا سے صاحب کے ایک عزمی دوست اسی جہاز پر سوار تھے، اور یہیں کوئی نہ آئے تھے، دوست کی مت کی جزئیت کرنے کے بعد صدمہ میں بٹلا ہوئے، آگ کی بخار سنی تو پہلے تو اپنے شدید صدمہ کے سامنے اس بھرے بے بھرے ہے، پھر جب دوسرا کو درستے اور بھاگتے دیکھا، تو خود بھی گیا سوتے سے چونکے، اور آگ بچھانے درستے،

ان مثا لوں سے چند یہ کھو صیاتِ زلی حاصل ہوتے ہیں،:-

(۱) چند یہ کے وجود کے لئے ایک دو فی کیفیت کا وجود لازمی ہے، جو شخص

ملہ علم و قون کے لئے (جیسا کہ ایک گذشتہ باب میں اشارہ کیا جا چکا ہے) یہ ضروری نہیں

توتِ ساعت سے بے بہرہ تھا، اُسے بہانے کے ڈوبنے، اور آگ لگنے کا  
کوئی عیلم و ترفت ہی نہ ہو سکا، اس نے اس پر کسی قسم کا جذبہ بھی  
ظاہری ہوا۔

(۲) جذبہ کی توتِ اس تعلق کے متناسب ہوتی ہے، جنفس اور جسم کے درمیان  
ہوتا ہے، انسان کا تعلق جس جذبہ پر نیگر و افسوس سے رہے یہاں اصطلاحاً جسم  
کہا گیا ہے، جتنا زیادہ توی اور گمراہوگا، اُسی نسبت سے وہ اس جذبہ  
میاں جسی زاید ہوگا، اگر تعلق کم ہو تو جذبہ کا اثر بھی ہلکا، اور تعلق زیادہ ہو  
 تو جذبہ کا اثر گمراہ ہے گا، جن صاحب کو اپنے جوان نور نظر کے واسطے سے  
بہانے کی سلسلہ سے زیادہ عزیز تھی، انھیں کو اس کی غرقابی پر رنج بھی  
سے نہ کرو، اور جن جسی کا تعلق سے کم تھا، اُنھیں رنج بھی پرائے  
تام ہی ہوا تیرستے صاحب کا تعلق بہانے سلسلہ سے جس درجہ کا تھا  
اُسی درجہ کا تم بھی انھیں ہوا۔

(۳) ہر جذبہ کے وجود کے لئے لازم ہے، کہ اس وقت نفس کسی توی تر جذبہ سے  
مخلوق بنتا ہو، مثال بالا میں جس شخص کو غرق ہماز پر سے زیادہ صدمہ

(لبقہ حاشیہ صفحہ ۱۶) کے خارج ہی سے حاصل ہوا ہو، بلکہ خود اکثر عصی کی را اور اس  
تحریکات سے جو کیفیاتی حاصل ہوتے ہیں، انھیں بھی عیلم و ترفت کے تحت میں  
رکھ سکتے ہیں۔

پہنچا تھا، وہ اگ کی بھرے بالکل غیر تاثرہ، سب صرف اس قدر ہے کہ اس خبر کے وقت وہ ایک توی ترجمہ سے مغلوب تھا، اور توی جذبات کے سامنے ضعیف جذبات غیر موثر ہتے ہیں، جس طرح آنات کی روشنی کے سامنے بھلی کی روشنی ماندہ ہتی ہے، باقی دونوں شخصوں کی کیفیات بھی ظاہر ہیں،

(۲۳) جذبہ اور رُوقن میں نسبت مکون پائی جاتی ہے،

جذبہ اور رُوقن اگرچہ ایک دوسرے سے قطعاً علیحدہ نہیں ہو سکتے، اسی اپنی نویافتی حالت میں یہ دونوں گریا ایک دوسرے کی خدمت ہوتے ہیں، ایک نفس جس وقوت جذبات توی سے جتنا زیادہ متأثر ہوتا ہے، اسی نسبت سے اس و اسکے قوائے فکر، عقليہ مخل رہتے ہیں، یہ اسی قانون طبعی کا نتیجہ ہے، کافی شدت یا سوغمن، خدا پری جان و مال کو لطف کر دالتا ہے، پر اسے شکریں کیلئے اپنی ناک کاٹ دالتا ہے، طبیش و غصب میں انجام کا پر نظر نہیں رکھتے جو شیعہ میں مجنوون افعال کر رہتے ہیں، عرض ہر قوی جذبہ کی حالت میں اس سے کچھ نہ کچھ ایسے حرکات صور سزد ہوتے ہیں جنہیں وہ سکون کی کی حالت میں ضریباً کم از کم کامل ضرر دیجھتا، تمثیل بالامیں جو صاحب ہے کے غم میں چھاڑیں کھا رہے ہیں، ایسکے سامنے اس وقت کوئی لا کھ عقلی دلائل پیش کرے، لوحہ داتم سے کسی طرح نہیں رک سکتے، گو کچھ عرصہ لگر جانے پر خود اقرار کریں گے، کہ عقلی حیثیت سے یہ سب کچھ بیکار ہی تھا،

(۵) تو یہ کوئی جذبہ کا ایک لازمی جزو، اعضا سے خارجی میں کچھ تغیرات کا وقوع ہے، تیشیل بالا میں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر دیکھنے والوں کو یہ علم کیونکو مہاکر فلان فلان اشخاص جذبہ سے متاثر ہوئے؟ یعنی کہاں میں سے فلان نیادہ متاثر ہوئے فلان کم؟ ظاہر ہے کہ بعض اُن تغیرات ہی کے مشاہدہ سے جو ان افراد میں واقع ہوئے جنہوں کی بابت یہ دیکھتے ہیں ایسا کہ سلسلہ اپنی حالت پر برقرار دسکن ہیں، انکی نسبت یہ حکم لگا دیا کروہ بالکل غیر متاثر ہے، اور پھر شدت و خفت کے ساتھ افراد کے چہرہ و جسم سے آئنا کرب و اضطراب ظاہر ہوئے، اُسی نسبت سے اُن جذبات کی شدت و خفت کے مارج ٹھہرائے گئے،

(۶) جذبہ کے طاری ہونے کے بعد انسان اپنے تمام تغیرات کو اسی کے راست محسوس کرتا ہے،

جذبات کی ایک خصوصیت یہ ہی ہے، کہ جب انسان ان سے متاثر ہو جاتا ہے تو کچھ عرصت کا جو شے اسکے سامنے پڑ جاتی ہے، عام اس سے کوئی اس جذبہ سے طلاق ہو جائی نہ ہو، اُسے جذبہ ہی کی انکوں سے دیکھتا، اور جذبہ ہی کے کالون سے سنتا ہے، جب غصہ چڑھتا ہے تو ہر شے پر خواہ وہ کتنی ہی یہ تعلق ہو، بے احتیا غصہ آنارے کا جی چاہتا، اور اگر کچھ اور سب نہیں چلتا، تو اُو می اپنی ہی جذبہ میں توڑنے بھوڑنے لگتا ہے، اپنے بال نرچنے لگتا ہے، یا اپنے منہ پر طانچے لگنا شروع کر دیتا ہے، افسوگی کے عالم میں گرد و پیش کی ہرستے اُس اور و صندل نظر آتی ہے، اور خوشی کی حالت میں روشن و روشن طالب ایک

معلوم ہوتی ہے تیسیں بالائیں، بعض فرط غم سے بچاڑیں کھا رہا ہے، اگر اس حالت میں اسکا کوئی زندہ دل دوست پاس اکر گانے بجانے لگے، تو کیا اس سے اسکے غم من کھ بھی تخفیف ہوگی؟ مطلق نہیں بلکہ سریلی آوازوں میں اُسے تنخی محسوس ہوگی، اور اس نے تفریخ اسکے حق میں عذاب بکر رہے گا،

بندہ کے اہم خصائص اجمالاً بیان ہو چکے، ان کی پوری تصدیق تو شخصیت  
ذاتی تحریر ہی سے کر سکتا ہے، البتہ کچھ غریب تاییدات صفات ایسے نہیں ملیں گئی  
اب دیکھنا یا ہے کہ ہر جذبہ کی ترکیب کن عنصر سے ہوتی ہے؟ مشاہدہ باطن سے  
معلوم ہوتا ہے کہ جذبہ کے اجزاء سے ترکیبی حسب ذیل ہوتے ہیں،  
(الف) ایک وقوفی کیفیت، یعنی پیش کا دراک شلاکسی عزیز کی بخوبی کوئی  
پرچوش داستان، کوئی مضمون واقعی،

(ب) ایک خالص احساسی کیفیت، یعنی حظ یا کرب، انساط یا انقباض  
لذت یا الحم کا احساس مختلف مدارج قوت کے ساتھ،

(ج) بعض متعین و معروف جماعتی تیزیات مثلاً غم میں آنسو ہبنا، غصہ میں یوریا  
چکڑھانا، خوشی میں ہنسنے لگنا وغیرہ،

اسنے چزوں پر عامی و عالم سب کو اتفاق ہے کہ کوئی بندہ میں انھیں عنصر صراحتہ  
کا وجد ہوتا ہے ایسی مسلم ہے کہ ہر جذبہ کی ابتداء کیفیت (الف) سے ہوتی ہے، لیکن

(حاشیہ ص ۲۶۱) سلہ شور مصروف، افسرو دل افسرو کندانچھے را، اسی کیفیتِ نفسی کا ترجمان ہے،

اب علامے فن کے ذمیان اختلاف اس میں آن کرواقع ہوا ہے، کہ (ب) اور (ج) میں ترتیب اگلے بجز و مقدم اور کرن موخر ہوتا ہے، جس ترتیب سے یہ اجزا اور درج ہوئے، عام خیال میں وہی ترتیب صحیح معلوم ہوتی ہے، اور جنہیں سال پیشہ کی علمات کا بھی اسی پر اتفاق تھا، اسی ایک نقطہ خیال سے مکونین چند کی صورت یہ ہوتی ہے، کہ تماشہ درج سے متعاقب میں ناگواری یا خوشگواری کی ایک وجہی صورت پیدا ہوتی ہے، اور پھر اس وجہی کیفیت کے معلوم کے طور پر کچھ جسمانی تغیرات پیدا ہوتے ہیں، جذبہ کا جو حقیقتی وہی وجہی کیفیت ہے اور یہ تغیرات جسمانی اُسکے آثار یا مظاہر ہوتے ہیں، اس نظر کے مطابق مثلا ہم سے جب کوئی گستاخی سے پیش آتا ہے، تو معاوی میں ایک طرح کا جوش پیدا ہوتا ہے، اور اسکے بعد ابر و پریلی پڑتے ہیں، اُنیں خوشی کی بات مُن کر معاوی میں ایسا طریقہ کیفیت پیدا ہوتی ہے، اور اسکے بعد پھر پنجم کی علامات ظاہر ہوتی ہیں، یا کسی غم ایک جزو کی اطلاع ملتی ہے، اور معاوی دل درد کی ایک کیفیت محسوس کرتا ہے، اُسکے بعد انکھوں سے آنسو نکلتے ہیں، ایسین صدی کے زمانہ آخر تک یہی نظر مقبول مسلم تھا، وہ ایام میں دو شہریین پر و فیض ملک اور اکٹلیگٹ نے یہ دعویٰ کیا کہ ترتیب زمانی کے سعادت سے

لطف و تمہیں۔ ہر دو طیور یورپی (امریکی) میں پر و فیض اور اپنے زمانہ میں نعمات کا ممتاز ترین عالم تھا، سال وفات ۱۹۱۴ء

لئے ڈاکٹر لینگ، کوئن ہیکن یونیورسٹی دنمارک میں پر و فیض اور غصویات کا مشہور عالم تھا،

دب، کرچ، پرہمین، بلکرچ، کوب، پر تقدم حاصل ہے اور تا شیر پنج سے فراہی  
تظام جماں میں کچھ تحریک واقع ہوتے ہیں، اور ان تحریک کے بعد، اور بطور انکے  
معلوم کے نفس ایک کیفیت و جذبیت محسوس ہوتا ہے، اس نظریہ کے سمات سے  
یہ کہنا صحیح نہ ہوگا، کہ چونکہ ہم غصہ آیا، اس نے ہم مارنے دوڑے، یا چونکہ ہم رنج  
ہوا، اس نے آنسو نکل آئے، بلکہ رنج یہ ہوگا، کہ ہم مارنے دوڑے اس نے غصہ  
آیا، چونکہ ہمارے آنسو نکلے، اس نے ہم رنج ہوا، چونکہ ہم ہٹنے اس نے ہم نوشی  
ہوئی و قس علی ہڈا،

اسکے چند سال بعد ایک فرخ یا علم نشیات پروفیسر ہونے "ہمیں لینگ" کے  
نظریہ سے اصولاً اتفاق کر کے، ایک ترمیم یہ پی کی کہ (ب) اور (چ) دو مختلف اور متعار  
علامہ کیفیت ہی نہیں، بلکہ ایک ہی تصور کے دو رخ، ایک ہی واقع کے دو مظاہر  
اور اس نے ان کے درمیان فصل زانی ہوتا ہی نہیں، بلکہ بنا پر ایک کو دوسرا پر مقدم  
کرنا چاہکے، ایتنا میں ان نظریات کی شدید خلافت ہوئی، اور بحث تنقید روندو قدر کا  
سلسلہ ایک حد تک اب بھی تاکم ہے، لیکن علماء فن کی رائے رفتہ رفتہ ہمیں نظریات خصوصاً  
پروفیسر ہونکے کی طرف زیادہ جھکتی گئی، اس نے صفحات آئندہ میں جذبات کی تخلیل  
و تشریح ہمیں کے مطابق کی جائی، اساتھ ہی ان نظریات پر جو اعترافات کے گئے  
ہیں، ان کی بہت بھی نظر ادازہ ہونے پائے گی، اور پہلے تو خود اس نظریہ کی  
تشریح کرنی ہے،

اس مسئلہ میں سے بچنے کی بات ہے کہ آئا کسی جذبہ کی گئی جسمانی تغیرت کے بغیر اور ان سے علیحدہ مکن بھی ہے، کیا یہ مکن ہے کہ تین غصہ تو آجائے لیکن نہ پڑھانی پر بل پڑنے پائیں، نہ پھرہ سرخ ہو، نہ تھنے پھولیں، نہ اپنے باہر کی طرف ابھریں نہ مزین میں کف بھرنے یائے، غرض غصہ کے آثار کو فی بھی نہ طاری ہونے پائیں، اور غصہ آجائے کیا یہ مکن ہے کہ کسی شخص پر دہشت کی کیفیت تو طاری ہو جائے لیکن بد پر عرضہ پڑ جانا، نفس کا تیر ہو جانا، پھرہ کا زرد پڑ جانا، حرکت قلب کی انفارتیر ہو جانا، یہ کوئی بھی غلامات، دہشت پیدا ہونے پائیں؟، کیا یہ مکن ہے کہ دل میں جذبہ مستر تو پیدا ہو جائے لیکن آنکھوں میں چمک، لبون پر مسکراہست اور پھرہ پر تازگی کے علامات نہ دار نہ ہوں کیا کوئی شخص بھی اپنے بھرہ کی نیاپر ان سوالات کا جواب اثبات میں دے سکتا ہے؟ یہ ٹھیک ہے کہ آثار جسمانی کو علیحدہ رکھکر غصہ، دہشت، یا مستر کا شخص تصور یا خیال آسانی کیا جا سکتا ہے لیکن سوال اس تصور یا خیال کی بابت نہیں، سوال اصل جذبہ کے متعلق ہے، سوال لفظ و عبارت میں نہ ادا ہو سکتے رالی اس وجدانی کیفیت کی بابت ہے، جس پر جذبہ کا اطلاق ہوتا ہے، جذبہ اور جذبہ کا تصور یہ دونوں یا کل تباہی چیزیں ہیں، جذبہ کا تصور یہ ٹھیک لکسی قسم کے جسمانی تغیر کے پیدا ہو سکتا ہے لیکن خود جذبہ نہیں کے پیدا ہونا، کسی طرح مکن نہیں معلوم یہ ہوا کہ آثار جسمانی کا وجود جذبہ سے خارج اور علیحدہ نہیں، بلکہ جذبہ کے اندر ناگواری و خوشگواری کی جو وجود ہے اسکے لئے تغیرات جسمی کا ساتھ ہی ساتھ واقع ہونا لازم ہے،

اسکے علاوہ، یہ ایک عام تجربہ ہے کہ جب ہم خاص طور پر بعض جسمانی تغیرات پیدا کر لیتے ہیں، تو بغیر کسی ہی وجہ خارجی کے، ان اثاث جسمانی کے تنا سپا ایک احساسی کیفیت از خود پیدا ہو جاتی ہے، جو لوگ تجربہ ہون کام کرتے ہیں، انکا بیان ہے کہ "جس چیزیں کی تصور ہم الفاظ اور حرکات و مکانات کے ذریعے سے حاضر ہون کے سامنے پیش کرنا چاہتے ہیں، ان کا ایسا ہوتا ہے کہ اتنی درجہ کے لئے ہم میں واقعہ ہوئی چیزیں پیدا ہو جاتے ہیں، مثلاً جو شخص اپنی زبان اور جسمانی تقلیل و حرکت سے قرآن کالم نویز دھکتا ہوئا اسکے دل میں واقعی خود رہی اور کے لئے مشقاوت و تشدید کی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے یا ابھی شخص ایک سکنی غفرنہ کا پارٹ کرتا ہے، وہ درحقیقت چھ عرصہ کیلئے غم و صدمہ سے متعاف ہوتا ہے۔"

سلہ، تذکرہ پوری میں کہیں لا نامی ایک شخص گذر اسے، جو فنِ فراست ریاضت شناسی کا امام ہے جو اپنے احتمال اسکی بات انگلستان کا جاودہ بیان خطیب پر کر لکھتا ہے کہ "اس شخص کو قیامت شناسی کے اصول سے کوئی باہر نہ واقعیت نہ ہی، البتہ اسکو ناقابلی و محاکات میں کمال ہامل تھا، اسکے باعث جب عیسیٰ چاہتا، بلکہ کلفت، اپنی صورت ویسی ہی پیالیشا، اسکی پاس جب کوئی شخص اپنے قیامت کی شناخت کر رہا تو اسکا عام دستور یہ تھا کہ جو آثار و ملامات اس شخص کے چہرہ پر دیکھتا ہو، وہ اپنے اپنے اور طاری کر لیتا، پھر اس محاکات سے جو کیفیات وہ اپنے نفس میں حسوس کرتا، رہی اپنے خاطب کی طرف منسوب کر کے اسکے سامنے دہرا دیتا، اور اس طریقہ سے وہ عموماً کامیاب رہتا، اسکے آگے بڑک خود اپنی ذات کے متعلق لکھتا ہے، کہ جیسی کسی غصناک ہنر، یا بھری شخص کی صورت کا (دریجہ ص ۱۶۴)

پیس ہے کہ بعض مرتبہ اس تجربہ کے خلاف بھی واقع ہوتا ہے لیکن انسان اپنے اور کسی جذبہ کے آثار جسمانی طاری کرنے کے باوجود بھی اس جذبہ سے لذت یاب نہیں ہوتا، لیکن اسکی وجہ یہ ہوتی ہے کہ جن عضلات و اعصاب کو حركت میں لانا لازمی ہے اور اسکی وقت ارادوی کے تصرف و درسترس سے باہر نہیں میں، اس لئے ایسے موقع پر کل لازمی جسمانی تغیرات ہوتے ہی نہیں پاتے، پس ان مثالوں کا وجوہ اس عام تجربہ کے معاوی نہیں، اتنی بات کی تصدیق ایک عامی بھی اپنے ذاتی تجربہ سے کر سکتا ہے کہ اگر متصل چند منٹ تک اپنی صورت ہنوم پنا کر کر کھی جائے تو افسوس کی رادا اسی خواہ مخواہ محسوس ہونے لگے گی اسی طرح اگر کوئی شخص کھکھ دیتک اپنے پھرہ پر بنشاست اور خنده روئی کے آثار طاری رکھے، تو قلب میں بھی مخفی محسوس کرنے لگے گا، وہی کتابوں میں لکھا ہوا ہے کہ جو شخص روزہ نہیں رکھ سکتا، اُسے چاہئے کہ کم از کم اپنی صورت ہی روزہ داروں کی سی بیان سے رکھے، یہ علم سی و مسرتی نہیں، اسکی بنیاد اسی حکیمانہ اصول پر ہے، کہ علامات و آثار خارجی کو اندر روئی ایسیات و احساسات کے پیدا کرنے میں دخل غلطیم ہے، اور روزہ داروں کی سی صورت بنا لینے سے ایک ماصی حد تک وہ سیرت اور کفیت قلبی بھی حاصل ہو جاتی ہے، چونزورہ سے مقصر ہو و مطریتی پڑتی ہے اس اثرات ہوں، تو اکثر ہوتا ہے کہیں خود غصبہ نہ، درجات کے جذبات سے اضطرار اور چرہ اس اثرات ہوں،

ہر نے لگتا ہوں۔

(لیقیہ جاہشہ ص ۵۵) (لیقیہ جاہشہ ص ۵۵) (لیقیہ جاہشہ ص ۵۵)

بعض امور اسلام نے مسلمانوں کو غیر قانون کی وضع اختیار کرنے اور ان کے ظاہری کشیدہ سے جو اس ناکید کے ساتھ منع کیا ہے، اسکا راجحی طبع ششی کی میں خصوصیت ہو۔ ایک رسالہ کے مولف کو ایک زمانہ میں ہنپاٹرم (عمل نویسی) کی مشن تھی، لیکن روزاں نے ایک کم عمر مول پر عمل ہنپاٹرم کر کے اس سے فراشیں ٹل کر زبان خشک ہو جائے، پھر ازدیق پڑھائے، دل و صدر کئے لکھنام میں عرضہ پڑھائے، بغرض احکام ہنپاٹرم کے ذریعہ سے مہمول پر تمام علامات خوف طاری کر دئے، لیکن نام خوف پا دیشت کا ہمین یا ہبیت مہمول بیدار ہوا، اور اس سے خواب کی سرگدشت درافت کی گئی، تو اس نے بیان کیا کہ میں کسی چیز سے ٹرگیا تھا، ہبیت کیا گیا کہ آخر کس سے ٹرگیا تھا؟، تو اسکے جواب میں وہ بھرا کے کہ بس خود بھر دیکھ خوف سامعلوم ہو رہا تھا، اور کچھ نہ سکا، اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اگر کسی طرح وہ آنماچ جما پیدا کر دئے جائیں، جو حالت خوف میں قدرتی طور پر بد ا ہوتے ہیں، تو فیکری و ای محرک خوف کے خوف کی جذبی کیفیت از خود جو میں آ جاتی ہے، اور اسی جذبی خوف پر دیگر خذبات کو بھی تیاس کرنا چاہئے، مثمنیم اور ہنپاٹرم کے ذریعہ سے بارہ اس قسم کے تجربات کئے گئے، اور بارہا اسی نتیجہ کی تصدیق ہوتی، اسی کے ساتھ یہ بات بھی خیال میں رکھنے کی ہے کہ اگر کسی جذبی کے آنماچ کو روک دیا جائے، تو اس جذبی کی وحدانی کیفیت ہی سرکے نہ پیدا ہوئے پاک نسل کوئی افعل ایسا ہے جو سارے روپ و کیا جاتا ہے، ہمیں یہ اختیار عصمه آ جاتا ہے،

اب کی مرتبہ ہم نے عزم کر دیا، کہ اب وہ فعل جب ہمارے سامنے واقع ہو گا، ہم اپنے اور غصہ کی کوئی علامت نہ طاری ہونے دین گے، اب غرض کر دو، ہی فعل ہمارے سامنے دو دہلکیا، لیکن اب کی نہما را ہم مارنے کا طھا، نہ ہم خود اپنی جگہ سے نہ خیر ہوئے، نہما ری پیشی پر لیکن سے لکھن ٹرپی، نہما رے چہرے کے نگاہ میں تیزرو، غرض اگر ہم نے اپنے عضلات پر اسرد قایلو حمل کر لیا ہے، کہ ہمارے جسم سے غیظو و غضب کی خصیت کی علامت بھی نہیں ظاہر ہونے پاتی، تو شخص اپنے ذاتی تحریر کی بناء پر اسکی تصدیق کر سکتا ہے کہ ایسی حالت میں محض ظاہری نہیں بلکہ انسان کے باطن میں بھی جذبہ کی کوئی احساسی کیفیت نہیں ہوگی،

پھر اس نظریہ کی پڑی تائید، ملکیوں کے مشاہدات سے بھی تکلیٰ ہے ڈاکٹر کے مشاہدہ میں ایسے صدمہ مرض اچکے ہیں، جنکے بعض اعضا، میں فتو آجائیں کے مشاہدہ میں ایسے صدمہ مرض اچکے ہیں، جنکے بعض اعضا، میں فتو آجائیں کے باعث اُن پر بعض جذبات کے آثار جسمانی نہ طاری ہو سکے، اور نتیجہ یہ ہوا کہ ان میں ان جذبات کی اندر دل کی خصیت بھی نہیں ہو سکی ایمان و مثالیں نہیں کھو گئی طور پر پر فیروز کو کل کی پس لیکر درج کی جاتی ہیں،

(۱) ایک نوجوان رُکی ایک مرتبہ جگر و طھاں کے انگاد خون کے مرض میں مبتلا ہے اس سے عالم دروان خون میں جواہر ٹڑا، وہ توڑا ہی، لیکن اسی کے ساتھ اس کی حیات نہشی میں بھی ایک عجیب اتفاق ہے پیدا ہو گیا، زندہ دل کی جگہ افسرگی نے لی خند ڈینی و غوش طبی کے پھاٹے مراج میں چڑھا ہیں اگر، پہلے جو جھنیں ہہنے ہہنے

ٹا دیتی تھیں اُب ان سے مسکراہٹ تک نہ آتی، آخر کار یہ ہے جسی اتنی بڑھی کر فرمائے  
والدین کے ساتھ محبت بھی اُسکے دل میں باقی نہیں،

(۲) ایک بھرپور، حالت صحت میں نہایت والنتھ تھا، ایک بار جگر کے  
کسی مرض میں متلا ہوا، نیچو ہے ہوا، کہ آخر کار اُسکی حیات احساسی تقریباً بالکل  
قاہوگی، غصہ گر مجوہی، رنہ دل، ان سب نے ساتھ پھوڑ دیا، اور گھس بھاڑ  
تماشا گا ہوں میں اب بھی جایا کرتا، لیکن اب ان چیزوں سے اُسے مطہن حظاظہ خا  
ہر ترا، یہاں تک کہ وہ اپنے مطن، اپنے گھر بار، اور اپنے اہل و عیال سے گوئا  
بالکل بے تعلق ہو گیا، اور حب اُن کا ذکر کرتا تو اس بے تعلقی و بے جسی سے کہا گیا  
اُسلیبدس کی کوئی شکل بیان کر دا ہے،

عرض، ان تمام شہادت کے مجموع سے اتنا تو بہر حال ثابت ہوتا ہے کہ کہت  
جزوی اور آنارجمنی کے درمیان تلازم پایا جاتا ہے، نیز یہ کہ تلازم نفیا و اثاباً دلو  
صودر تولی میں موجود ہے تینی

(الف) جب آنارجمنی طاری ہوئے ہیں تو ہمیشہ کوئی کیفیت جذبی موجود

ہو جاتی ہے، اور

(ب) جب آنارجمنی طاری نہیں ہوتے تو کیفیت جذبی بھی نہیں

موجود ہوتی،

اسی تلازم کا درست نام نسبت تعلیل ہے، تو گویا آنارجمنی کا علت اور

کیفیاتِ جذبی کا م Howell ہر اثابت ہو جکا اب گلگو صرف یہ رہ جاتی ہے کہ آیا یہ  
دولوں انتہا متعاصل ہیں، یا ان میں تقدیم و تاخیر نافی بھی پایا جاتا ہے؟  
پروفیسروں اور اسکے مددیں یہ جواب دیتے ہیں کہ پیشہ اعضا سے جسم تاخیر ہو یہ تے  
ہیں، اسکے بعد نفس میں احساس کی کیفیت پیدا ہوتی ہے، اور اس طرح آثار جسمانی کو  
احساسِ نفسی پر تقدیم زانی حاصل ہے، گویا، حکمی گو اسے نہیں مارتے، کہ ہم غصہ میں ہوئے  
ہیں، بلکہ چونکہ مارتے ہیں، اس لئے غصہ میں آہاتے ہیں کہی خوفناک شے سے اسے  
نہیں بھاگتے، اک اس سے ٹرتے ہیں، بلکہ چونکہ بھاگتے ہیں، اس لئے ٹرتے ہیں کہی  
شے کو دیکھ کر اس لئے نہیں ہستے، کہ حالتِ صرت میں ہر تے ہیں، بلکہ چونکہ نہیں ہستے  
مسروہ ہوتے ہیں،

پروفیسر ریو، جس کا پیشہ کہا جا چکا ہے، گوئشِ اصول سے بالکل متفق ہیں کہ  
آثار جسمانی کیفیاتِ جذبی کی علت ہی ہیں، اسکے کہ بغیر اول الذکر کے آخر الذکر کا وجود ممکن  
نہیں، میکن وہ یہ اضافہ کرنے ہیں کہان کہ دلوں کا وقوع بالکل ایک ساتھ ہوتا ہے میں  
ایک مکمل طے کے آگے پھیپھی کو خل نہیں، وہ کہتے ہیں، کہ بطریح شکور خلا یا سے مخ کی حرکت  
سے عالیہ، اور اس سے متاخر کوئی شے نہیں، اسی طرح جذبی اور اسکے آثار جسمانی بھی  
کوئی مستقللاً جدا گانہ نہیں، بلکہ ایک تصور کے ورثخ، ایک ہی نور کے دری تو  
ایک ہی علت (یعنی یقینی یقین جذبہ انگیز) کے وہ ہمراں محاولی، اور ایک ہی واقعہ کی  
نفسی (اوہ کسی حیثیات سے) وہ تغیریں ہیں، جن میں سے ایک کو دسرے سے مقدم

دو خر قرار دینا بے معنی ہے،

اہمیتِ جذبات کے اس نظریہ پر حق شہرو علماء نے اعترافات بھی کئے ہیں، مگر وہ بآسانی رفع ہو جاتے ہیں، مثلاً ایک اعتراض یہ ہے کہ اس نظریہ کے مطابق، مظاہرِ جذبات کے توزع کی کیا توجیہ ہو سکتی ہے، یعنی ایک ہی واقعہ سے جس کی کیفیتِ تجزیہ ہو سیدرا ہوتی ہے، وہ تجزیہ افراد میں مشترک و میکان ہوئی ہو ہر کسکے آثارِ جسمانی ہر شخص میں، دوسروں سے مختلف و تباہ کیوں ہوتے ہیں؟ مثلاً ایک غذا کا حادثہ کی جزئیاتی ہے، اس سے ایک شخص کے صرف آنسو لکھتے ہیں، دوسرے شخص ہے چلا ہے، بال اونچا ہے، کپڑے پھالاتا ہے، تیسرا ساتھ میں اکابر کلپ ہو جاتا ہے، پس اگر خدا کا جو حقیقی تجزیہ ہے، میں کسے جائیں، تو ان میں ایک ہی علم کے معلوم ہوئے کیا باوجود اس قدر تباہیں ملکہ تجزیہ اس کیوں ہیں؟

لیکن یہ اعتراض ایسا ہے کہ جذبہ کے متعلق ہر نظریہ یہ کیاں وارد ہوتا ہے جس سے قدر کم نظریہ کی نہیں، یہ مانکہ جذبہ کا جو حقیقی کوئی تجزیہ نہیں، بلکہ کیفیتِ نفس ہے تاہم یہ سوال پیش فرمائی رہتا ہے کہ ایک ہی تجزیہ، ایک جذبہ انہیز واقعہ سے تجزیہ افراد، تجزیہ افراد کیوں مختلف ہوتے ہیں؟ جو وہیں کی جنگِ سہوگی کے دوران میں، پر طالیہ کا وزیر جنگ، لارڈ چرمند، میں عرق ہو کر رہتا ہے، وہ واقعہ ایک ہی ہے لیکن اس جنگ کا ایک طرفی پر طالیہ پر اخراج ہتا ہے، کہ سارے ملک میں تاٹا ساچھا جاتا ہے، ملک میں آہ و شیون کی صدیں پاندہ ہوئے لگتی ہیں، اعشر تک مکہ سے پھر اس ہو جاتے ہیں، ملک کے

آباد ہو جاتے ہیں، اور وہ سری طرف ہر ٹھیک پر یہ اٹھ رہا ہے کہ ساری سلطنت میں مرت  
کی ریک ہر دو ٹھیک ہے، گھر گھر شاہی نہ لگتے ہیں، اور ہر جام میں فرحت اپنی ط  
کی شرب چلنے لگتی ہے، ظاہر ہے کہ تحریک سب جذبہ کی علت یا کسی ای واقعہ ہے، پھر ایک ہی  
عملت کے دو مرتضام طلول ایک ہی نتیجے سے دو تناقض کیفیات اخساری (یعنی کہیں شدہ  
علم کو ہمیں گھری مرتلت کیونکر سیدا ہوتے ہیں؟)

اس اڑانی جو اسے قطع نظر کر کے، اہل یہ ہے، کہ (جیسا اور گذر جکھا ہے) ہر جو  
کیفیت شوری، خواہ وہ و قوی ہو یا احساسی اچھی نہ فس کی کیفیات سابقہ کے تابع  
ہوتی ہے یعنی سر زردا پنی گز نشہ تعلیم، طرز نرگی و حالات کی بنابر، اپنے نفس کے اندر  
جس قسم اور جس درجہ کی استعداد و صلاحیت رکھتا ہے، اسی مناسبت سے ہر نتیجہ کی  
متاثر ہوتا ہے، اس کلیہ کو ایک واضح مثال کی مدد سے یوں سمجھو، کہ مثلاً ایک شخص افسوس  
کی کشکل کا دعویٰ پڑھ کر رہتا ہے، ایک ماہر ریاضی اسے سنتے ہی سمجھ جاتا ہے اور  
فرو رہی اُستادیت کر دیتا ہے، لیکن جاہل و بحقانی اپنے دلاغ پر ہزار زور دیتا ہے اور اسی  
سمجھنے کچھ نہیں آتا، دلاغ زیاضی والی اور جاہل و بحقانی دونوں رکھتے ہیں، یعنی جی  
دونوں یعنی مترکتے ہیں ایک حاصل مسئلہ کے سمجھنے میں دونوں یعنی کس قدر عظم اُن  
فرق ہے، اس تفاوت فہم کا سبب صرف یہ ہے، کہ ایک کا داماغ پر شیرستے تیار تھا اور  
کا نہ تھا، ایک کے نفس میں سابق تحریک تعلیم کی بنابر یہ استعداد موجود تھی، دوسرے کے  
نفس میں نہ تھی، یا انی ہر ٹھیک پرستا ہے، لیکن ہر نہیں کیا ان لالہ زار نہیں ہو جاتی، اُنہاں

کی شعاعیں کائنات کے ذرہ ذرہ پر کیاں پڑتی ہیں، لیکن اکتب ایں نو میں تمام ذرات مساوی نہیں ہوتے، غرض استفادہ اور استفادہ کی باہمی مناسبت کا قانون جس طرح جو مادی میں ہر چیز جا رہی ہے، اسی طرح عالم نفسی پر بھی مجھ پڑتے ہیں، اور اس اصول کی بنا پر یہ بالکل قدرتی امر ہے، کہ ایک ہی میچ ایک ہی جذبہ ان چیزوں کے سے مختلف افراد مختلف طریقوں پرست اثر ہوں، اور یہ تباہی جو اہ کیفیات احساسی کے حوالے سے ہو، خدا آثار جسی کے سماڑے پس یہ سوال کہ مختلف افراد میں ایک ہی جذبہ کے تباہ مختلف کیوں ہوتے ہیں اب طور اعتراف کے پیش کرنا بجا سے خود ایک احساسی غلطی کرتا ہے، پھر وہ دعویٰ کرنا ہی، کہ وہی کس قدر خلاف ہے، کہ ایک ہی میچ سے مختلف افراد نفسی حیثیت سے کیاں وہ مساوی مناثر ہوتے ہیں اور اغیرہ ہے کہ «حصول باندازہ صلاحیت» کے قانون نکر رہا ہے کہ مطابق ایک ہی حکم سے مختلف افراد میں کیفیات احساسی کا مختلف ہونا لازمی ہے اور چون کہ آثار جسمانی کیفیات احساسی کے تناسب ہونا ناگزیر ہے پس مختلف و تباہی ہونا بھی لازمی ہے، چنانچہ جو مثال شروع باب میں بیان کی گئی، امیں ایک اسی در دن کا حادث کی اطلاع سے مختلف افراد پر مختلف اثرات احساسی طاری ہوئے ایک شخص کو تھوڑا رنج ہوا، دوسرے کو نیادہ، تیسرا کو بہت نیادہ اور اسی تفاوت احساس کی مناسبت سے ان ایک آثار جسمانی بھی باہم تباہی رہے یعنی ایک کے حرف انسون تکلیف دوسرے چننا، چلایا کپڑے

تو فیق باندازہ ہوتے ہے ازل سے  
اکھوں میں ہے وہ نظر کہ کوئی ہر چیز

غائب

لہ

چھاڑے توں علی ہذا، جمیں کاظمیہ جو بیان اختیار کیا گیا، اسکی پیشہ میں اُن جملوں کی ترتیب  
الملک دینا چاہیے تھی، یعنی یہ کہتا چاہیے تھا کہ یونکا ایک حکم ہے مختلف افراد کے قوائی جنمی  
مختلف طور پر مقامات ہوئے اسلئے وہ احتمال عالم سے بھی مختلف طور پر اس ہوئے ایک کے  
اس سوکھے اسلئے اسے کم رنج ہوا، وہ سب سے نیچیں اپلا نام پڑے چھاڑنا شروع کیا، اسلئے اسے  
بہت زندگی رنج ہوا، توں علی ہذا، مگر کوئی تفہیم کے خیال سے ہم نے بیان وہی اسلوب  
بیان قائم رکھا، جو عام خیال کے مطابق ہے)

ایک اور اعتراض نظر پر بالا پر کیا گیا ہے، کہ اگر اتنا چہارانہ یقین کیا ہے میں داخل  
ہیں، تو اسکی کیا وہی ہو کر دو مختلف جذبات کے آشنا رہا بلکل ایک ہوتے ہیں آنسو میں  
فرط اعم میں ملکے ہیں، مگر یہی کبھی کبھی شدتِ مسنت میں بھی ملکی آئے ہیں، پھر غصہ کے وقت ہی  
سرخ ہو جاتا ہی اور زدِ امانت کے موقع پر یہی انسانی وظیافت سے بھی اس شروع کر دیتا ہے اور جو  
روشنیت کی بھی،

لیکن یہ اعتراض بھی مثل اعتراضِ سابق کے غلط افہمی پر ہے، یہ دوسری ہرگز تجھے میں  
کہتا ہیں جذبات کے آثار بالکل متحد ہوتے ہیں اور قوی صرف انسان ہے کہ وہ باہم بہت کچھ دشائی  
ہو سکے ہیں، تاہم اسکے درمیان اختلاف نہ ہے، بلکہ یہیں جو اس نظر سے بھی ہیں یہیں یہیں سچے ہو کر  
چھر غصہ و شرم دلوں حالتون میں سرخ ہو جاتا ہے، لیکن یہ دلوں سے خیالِ بالکل ایک  
نہیں ہر قیمتِ خصصت کی سرخی اور بھی ہے، اور زدِ امانت کی اور غصہ میں چھر خیال ہوا ہوتا ہے اور زد  
کی سرخی میں شرم و حجاب کی بھی جہاک رہتی ہے، غصہ کی سرخی کا آغاز اُندر ہے، تو ماہِ محنت

کی سرخی کا پیشانی سے اور نہادت کی سرخی کا کان اور رخسار سے دوڑنا، غصہ اور خوف دلوں  
مالتوں میں مشترک ہے لیکن کیا خصیاں کی شخص کے "چھپنے اور دہشت زدہ کے" بھائیں، کوئی  
بھی ایک سمجھ سکتا ہے؟ غصہ میں کسی چڑکی طرف "دوڑا جانا ہے، دہشت میں اُسکے بالکل اس  
چیز سے" "دوڑا جا گا" جانا ہے، اسی طرح آنسو ہے نے ایسے چہرہ کو دیکھنے سے ایک نظر صاف  
معلوم ہو جاتا ہے کہ آنسو فرط غم سے پڑے ہیں یا شدتِ مسترت سے یا ترقی کے کھاتے  
غرض کوئی وضیبیا شارجہ میانی کے سماں سے باہم مشابہ کئے ہیں، ہم بالکل متحفظ ہیں  
ہو جاتے اور تباہت کا باعث یہ ہوتا ہے کہ وہ جذبات خود ایک درسے کے مثال ہوئے  
آثارِ جسمانی کی نکوین کے اصول و قویں کی تشریع فلسفہ جذبات باب (۵) میں لے گی،



# سلسلہ بر کلے

اس سلسلہ میں تین کتابیں خلیں ہیں

## ”بر کل“

اس مجموعہ میں بر کل کے سوانح، انکی فلسفیات و تصنیفات کی ناقلات تجھیں اور کے فلسفہ و تصورات کی تشریح و تقدیم ہے، از پروفسر عبدالباری ندوی، قیمت: ۱۰ روپے  
**مبدأی علم انسانی**

بر کل کی سب سے معکر کتاب آنلائپن اف ہیمن نایج ”کاترجمہ جہیں ماد کا ابطال ہی اور یہ ثابت کیا گیا ہو کہ ذہن سے باہر مادہ کا کوئی وجود نہیں“ از پروفسر عبدالباری ندوی، قیمت: ۱۰ روپے ۱۰ روپے ۱۰ روپے ۱۰ روپے

## ”مکالہ بر کل“

بر کل کے ”ڈالاگس“ کاترجمہ جس میں مکالمہ کی صورتیں بر کلے نے اپنے خاص فلسفہ کی تشریح کی ہے، از مولوی عبدالمadjدی لے قیمت: ۱۰ روپے ۱۰ روپے

## ”منیج“

دار اصنافین، اعظم گلہڑ

طابع: محمد امین وارثی